

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

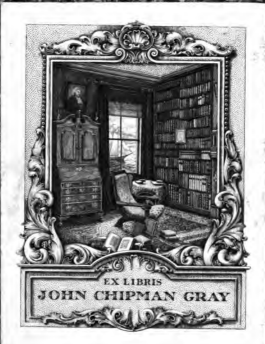
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







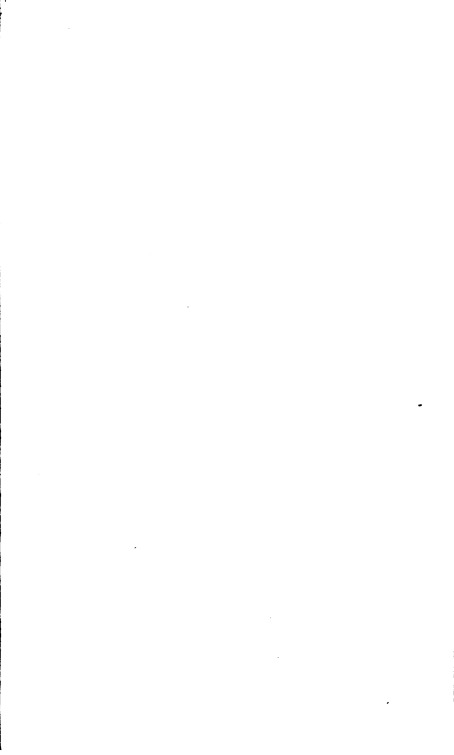


HARVARD COLLEGE LIBRARY
FROM THE LIBRARY OF
JOHN CHIPMAN GRAY
CLASS OF 1859
PROFESSOR OF LAW 1875-1913



9/10. 1/2 RC

700



## **THEOLOGIA**

### **MORALIS**

ILLUSTRISSIMI AC REVERENDISSIMI

## D. ALPHONSI DE LIGORIO,

QLIM EPISCOPI S. AGATHÆ GOTHORUM,

ET RECTORIS MAJORIS CONGREGATIONIS SS. REDEMPTORIS, A PIO VII, 15 SEPTEMBRIS ANNI 1716 BEATORUM FASTIS ADSCRIPTI ADJUNCTA IN CALCE PERUTILI INSTRUCTIONE AD PRAXIM CONFESSARIORUM UNA CUM ILLUSTRISSIMI AC REVERENDISSIMI JOANNIS DOMINICI MANSI ARCHIEPISCOPI LUCENSIS EPITOME DOCTRINÆ MORALIS ET CANONICÆ EX OPERIBUS BENEDICTI XIV.

#### EDITIO CÆTERIS CORRECTIOR.

#### TOMUS PRIMUS.

Continens Tractatus de Conscientia, Legibus, virtutibus Theologicis et primo Pracepto Decalogi.

## ANTVERPIÆ,

È PRELO JANSSENS ET VAN MERLEN IN PLATEA CORIARIORUM.

1821.

C1276.3.3

HARVARD COLLEGE LIBRARY FROM THE LIBRARY OF JOHN CHIPMAN GRAY SIFT OF ROLAND GRAY

SEP 4 1934

**;** ;

•

N

# Belgii Clero salutem.

Ersı in Belgio numquam defuerint Scriptores tanto virtutum et scientiæ fulgore conspicui, ut in dificilioribus tum fidei morumque, tum Ecclesiasticæ disciplina exortis controversiis, ab ipsis summis orbis catholici modentoribus sæpiùs consulerentur, et haud paucos S. Theologiæ decursus, variis eruditionum generibus refertos, in perennem Belgii nostri gloriam evulgarint: cum tamen artes omnes, attue hominum scientiæ temporis tractu, accuratiori rerum experentia, atque altiori mentis indagine perfectiores evadere consuverint; ita et THEOLOGIAM MORALEM, tametsi fidei dogunta, quibus innititur, immobilia ex Deo sint mansura, ad aptioem tamen ordinem redigi, majori claritate expandi, atque ampliori utilitati accomodari posse, cunctis æquis rerum potderatoribus lucidissime constabit.

Aperta hac veritate convictus BEATUS ALPHINSUS DE LIGORIO, Episcopus S. Agathæ gothorum ac long. SS. REDEMPTORIS FUNDATOR, omnes animi vires ad nyum et absolutissimum Theologiæ moralis corpus concinnaljum intendit; quem arduum laborem solerti animo suscepit, aque duris, passim obviis, obstaculis devictis, ad optatum film pertraxit. Trames, quo Beatus ac doctissimus ille vir cqstanter incessit, est VIA MEDIA. Proptereà curam omnem atque studium eò constanter direxit, ut utrumque extremum pri

denter declinaret.

Doctissimum, illustrissimum ac Beatum Alphonsum scopum, quò collimabat, rectè attigisse, omnes doctrina pollentes theologi profitentur. Testis est Benedictus XIV (1) qui illius opus non modò approbavit, sed etiam in eruditissimis suis lucubrationibus De Synodo diæcesana, sæpissimè in medium adducere haudquaquam dubitavit. Testis est magnum ac celebre Seminarium De propagandá Fide, ubi Theologiæ morali R. P. Gab. Antoine recens hæc et absolutior præfertur. Testis est ipsa S. R. Congregatio, quæ, cum Sanctitatem et Doctrinam Alphonsi, illius Beatificationis causa, perscruta-

<sup>(1)</sup> Huic labores suos dedicaverat, à quo litteras die 15 julii 1755 recepit, quibus Theologia hacemoralis, utpote plena scientia, securae universalisque praxis et omnibus admodum utilis laudatur.

retur, Doctrinam ejus Sanam et Salutarem reperit palamque est professa. Testes quoque sunt tot tantaque Italiæ Diocesium Missionumque tyrocinia, necnon innumeri tum Germaniæ, tum Hispaniæ ipsiusque Galliæ theologi curati, qui theologiæ hujus moralis undecim editiones, quamvis vilissimå chartå exilibusque typis excusas, tantillo temporis spatio, magno pretio coëmerunt, et eò usquè exhauserunt, ut vix unum alterumve exemplar nobis comparare valeamus. Testes denique sunt tot Missionarii universim dispersi, qui magnum animarum lucrum salutariillius doctrina adscribere non verentur.

## Beatissimo ac Sanctissimo

# PATRI BENEDICTO XIV.

PONTIFICI MAXIMO.

### ALPHONSÚS DE LIGORIO.

L UÆ Dignitatis Majestas, Beatissime Pater, doctrinæ, atque eruditionis tuæ fastigium, ne Tibi hoc meum Opus Morale simpliciori, ac prorsus humili stylo conscriptum exhiberem, aut suadere me omnino, aut dubitantem deterrere magnoperè debuissent : summa verò sanctitatis Tuæ benignitas, ac ferventissimus zelus, qui in Te semper enituit, priùs ut optimi Præsulis singularum Ecclesiarum partes absolveres, et deinde ut Summi universalis Ecclesiæ Pastoris muneri vigilantissime satisfaceres, me impulerunt, ut hos tenues labores meos, quos nonnisi pro animarum salute suscipere. et in publicam edere lucem constitui, Tibi libentissimé dedicarem. Cum enim fuissem Dei beneficio vocatus ad Missionum ministerium pro adjuvandis populis per rura dispersis, iisque potissimum, qui spiritualibus magis destituun-tur auxiliis, visa mihi ad hoc fuit necessaria scientia plusquam mediocris Rerum Moralium, quæ tum ad instruendas, tum ad regendas animas esset accomodata. Qua de re tam pro mea, quam pro Juvenum nostræ Sodalitatis intelligentia opportunum duxi opiniones probabiliores, utilioresque ad animarum salutem seligere. Cumque plurimis per plures annos relectis Auctoribus tam benignæ, quam rigidæ sententiæ,

alios nimium benignitati indulgentes, alios nimium austeritati addictos comperissem, operæ pretium me facturum credidi, si librum ederem qui mediam viam tenens, sententias magis voritati consonas, magisque scitu necessarias ad conscientias dirigendas exponeret; atque, had arrepta opportunitate, multa in eo ad praxim pertinentia, quæ Sacrarum Missionum exercitio didiceram, Fratribus meis committerem. Opus Deo juvante cœpi, et absolvi, et absolutum typis demandavi: quod cum universè fuerit acceptum, rursusque debuerit publici juris fieri, in meliorem ordinem redegi, diligentiùs quibusdam doctrinis enucleatis, compluribus aliis adjectis, additisque insuper aliquibus Dissertationibus de infallibilitate Definitionum Pontificiarum, et de earumdem supra Concilia superioritate.

At quià libri omnes, qui ex Theologiæ principiis Fidei, ac morum controversias pertractant, Tibi soli debentur, qui et summus es Theologiæ Princeps, unusque Ecclesiæ Moderator, Divinæ Veritatis conservator, et vindex, unusque controversiarum Judex, ab ipso Deo singulari providentià ad hoc constitutus, proùt dixit Maximianus Episcopus Constantinopolitanus (Epist. ad Orientales) « Omnes fines terræ, » omnesque veram Fidem profitentes in Romanorum Ponti-

» omnesque veram Fidem profitentes in Romanorum Ponti» ficum potentiam tamquam in Solem respicere, quem de
» cæteris mortalibus ex terrarum Orbe Conditor Orbis elegit.

cui Cathedram magisterii principaliter possidendam tenere
perpetuo privilegii jure concessit, ut quisquis divinum

» aliquod, sive profundum nosse desiderat, ad hujus præ-

» ceptionis oraculum, doctrinamque recurrat.

Hinc juste hoc Opus Tibi dicandum existimavi, ecque magis, quod una ex præcipuis causis, quæ me ad illud edendum induxerunt, fuit, ut cognitas omnes haberent saluberrimas Bullas, Epistolasque Encyclicas tuas, quæ tantoperè profuerunt, et proderunt usque ad seculorum consummationem universali morum reformationi cunctorum fidelium; quandòquidem in eisdem S. T. summa prudentia neque ad nimium rigorem, neque ad nimiam benignitatem declinans, sed temporum defectui condescendens, mirà suavitate disposuit id quod cum ingenti animi fortitudine sibi proposuerat.

Fuit præterea mihi consilium plurimas in medium doctrinas proferre, quas ex aureis tuis Operibus sum edoctus, quibusque S. T. non pauca immortali recordatione digna atque ediscenda universæ Reipublicæ Litterariæ tradidit. Hæc enim tua grandis doctrinæ eminentia non minus, quam reliquæ quæ in Te elucent virtutes, nempe morum integritas, admiranda a Propinquis alienatio, prudentia singularis,

incomparabilis salutis animarum zelus, et summo Sacerdo, tio apprimè necessarius, Te supremo Pontificatu dignissimum reddiderunt.

Demum si Librorum dedicationes solent testes esse grati animi, ac non immemoris acceptorum ab aliquo magno Principe beneficiorum, cum unus ipse sim ex Fratibus Congregationis SS. Redemptoris, cui Tu nuper Apostolicam Auctoritatem benignissimè accomodasti, oportebat jure merito, ut Tibi uni hoc Opus sisteretur, ac præterea nemini.

Tu igitur, Beatissime Pater, per illam, qua genus humanum complecteris, charitatem, per curam illam quam Christianis omnibus enixè et debes, et præstas, per illum ipsum cujus in terris vices fungeris Jesum Christum, excipe pietate qua soles hoc qualecumque munusculum, quod Tibi sacro, et præsento, ut modereris, corrigas, deleas quidquid in eo veritati absonum visum fuerit; et si quid boni est, faveas, et mearis, paternaque, ac Apostolica Benedictione tua prosequi non dedigneris tum Opus ipsum ut animarum prosit saluti, tum me, Sodalesque meos, ut in nostro ministerio divinæ gloriæ cooperantes, uberrimum in vinea Domini fructum reportare valeamus.

Nostrum autem erit jugitur Deo fundere preces, ut universo Christiano Orbi Sanctitatem Tuam diu servet incolumem, diuque in terris relinquat, quò tandem aliquandò non sinè Omnipotentis Dei præsidio Catholicæ Religionis hostes, omnesque a vera Fide aberrantes ad ovile, fideliumque contum, ad unicum salutis portum felicissimè deducantur.

#### TRANSLATIO LITTERARUM

#### SS. D. N. BENEDICTI XIV ITALICÈ SCRIPTARUM

QUIBUS COMMENDATUR THEOLOGIA MORALIS

Dilecto Filio Alphonso De Ligorio Presbytero Congrationis SS. Redemptoris.

DILECTE FILL, SALUTEM ET APOSTOLICAM BENEDICTIONEM.

Accepinus vestras litteras datas octavá junii unà cum secundo tomo Theologiæ Moralis et aliis operibus a te editis, quæ, minoris licet molis, magnæ animarum utilitati inserviunt; gratum nobis fuit ea accipere, et præcipuè Tractatum Theologiæ: Moralis (cujus dedicationem nobis factam acceptam habemus) quemque ed, quá par est, attentione perlectum, utiles observationes continere reperimus. Minimè tibi dubitandum, quin futurum sit, ut omnibus placeat quorum usui destinatur. Volvemus eum, et revolvemus, et confidimus, cateros ejusdem operis Tractatus eddem satisfactione, a nobis legendos.

Interim in nostræ erga te benevolentiæ pignus Apostolicam

Benedictionem tibi peramanter impertimur.

Datum Romæ apud S. Mariam majorem die 15 julii 1755.
Pontificatus nostri anno decimo quinto.

#### TYPOGRAPHI LECTORI BENEVOLO!

LICET in exornanda hac nova Editione id præcipuè intenderimus, ut, quantum fieri posset, in eam non irreperent aliqua menda, nihilominus pauca, eaque nullius ferè momenti, postquam folia sub prelo sudassent, invenimus, quæ ad calcem voluminis notata conspiciuntur, eaque nobis L. B. facillimè ignoscere dignabitur considerans, editionem Bassanensem ultimam, qua velut auctiore usi fuimus, non tantum mendis innumeris, sed et vitiis constructionis regulis repugnantibus passim abundare, adeò, ut vix occurrat pa-

gina, in quà non plura inveniantur.

Quid prætereà in hâc editione præstitum sit, colliget L. B., eam cum Mechliniensi conferendo, in quâ lectorem monet Typographus, religioni se duxisse quoad ortographiam nihil immutare. Nos verò judicâsse meritò arbitramur, plurima, quæ in Bassanensi editione sparsim occurrunt vitia, non Auctoris inscitiæ, sed Typographi summæ incuriæ adscribenda: quapropter ea, ntpote lectorem eruditum offendentia, corrigenda curavimus. Videre talia licet in Mechliniensi Editione pag. 294, in qua Leguntur sequ. divind equè...... christiani omnes...... etc. ubi omissione unius vocis cui totus sensus adeò fit obscurus, ut Argo sit oculatior oporteat, qui eum percipere valet.

Item pag. 377, ubi ex evang. Lucæ 12, †. 48, leget multis loco paucis; proùt etiam pag. 287, ubi legitur Conciliaria Dicta, cum textus secundæ Prop. Cleri Gallicani habeat Concilii Dicta. reliqua Lector eruditus poterit observare.

Ne cursus Theol. Moralis, prout in protypo Bassanensi, materiis nimium diversis, continuo interrumpatur, utque singula volumina paris sint molis, proposuimus appendices hinc inde sparsas ultimo volumini annectere.

Index prolixior, seu explicatio capitum et dubiorum ad

calcem tomi IX reperietur.

## AD LECTOREM

Qui rogatur ut legat hanc Præfationem pro intelligentia totius Operis.

UM præcipuum sit intentum nostræ minimæ Congregationfs SS. Redemptoris Missionibus vacare, cumque Missionariorum exercitio necessariò annexum sit munus conscientias Hominum instructionibus, et Confessionibus dirigere : Ideò plurimis ab hinc annis excogitavi Juventuti Sodalitatis nostræ librum de re morali tractantem tradere, qui mediam inter alios aut nimis rigidos, aut nimis benignos viam teneret. Opus absolvi, sed quià nimis festinanter fuit illud typis demandatum, ut aliis satisfacerem, mihi nonsatisfeci; plura enim in eo vel non bene excussa exciderunt, vel confuso ordine fuerunt exposita. Idcirco, cum ea diligentiore examine. nec non clariore methodo indigere animadvertissem, animum ad secundam editionem applicui, in qua ad meliorem ordinem omnia redigere curavi, et utillimis doctrinis librum copiosiorem reddere. Nonnullas etiam opiniones (temporis decursu rebus ad utiliorem trutinam revocatis), hominem me agnoscens, reformavi. Neque in hoc erubui, cum D. Augustinus non erubuerit in pluribus se retractare; Sicut etiam D. Thomam fecisse testantur Cajetanus, Catharinus, et Capreolus, ac ipse Doctor Angelicus (3. p. quæst. 9. art. 4.) sic fassus est; Quamvis alibi aliter scripserim. Ut enim Tullius dixit: Sapientis est mutare consilium. Et alibi: Numquam laudata fuit in una sententia permansio.

Nemini autem superfluum videatur post tot libros scientiam moralem petractantes hunc me suscepisse laborem, quasi actum agerem, cum etenim plurimos legerim Auctores, alios inveni, qui plus æquo indulgentes iis qui (ut ait Isaias cap. 30.) dicunt; Nolite aspicere nobis ea quæ recta sunt, loquimini nobis placentia; consuunt pulvillos sub eorum capite, ut in peccatis miserè conquiescant: Haud enim dubitandum, multum detrimenti Dei Ecclesiam sentire ex istorum Auctorum sectatoribus, cum major hominumlaxioris vitæ pars ad illos concurrat. Contrà verò reperi alios, qui ad reprobanda assueti quæcumque extremam rigiditatem non sapiunt, consilia cum præceptis confundunt, novisque mandatis conscientias aggravant, humanam imbecillitatem nihil pensi habentes, nihilque memores illius sacri Canonis (cap. ult. de Transact.) qui admonet: In his verò, in quibus jus non invenitur expressum, procedas

equitate servatá, semper in humaniorem partem declinando; secundum quod personas et causas, loca et tempora videris postulare. Et hoc modo jugum Christi Domini quod est snave, intolerabile reddunt, viamque salutis sic pluribus præcludunt, juxta illud S. Ambrosii: Sunt etiàm in nobis qui timorem Domini habent, sed non secundum scientiam, statuentes duriora præcepta, quæ non possit humana condițio sustinere. În Psalm. 118. Serm. 5. Utraque sanè extremitas maxime periculosa, nam prima spatiosam viam relaxatione ad perditionem aperit; Altera (ut ait perdoctus Cabassutius in Theor. jur. Præf. ad Lect.) duplici tramite urget Animas in ruinam, erronea scilicet conscientià, et desperatione; cum plurimi, audità hac rigidiore doctrina, in mortalia labuntur vel credentes inesse lethale peccatum ubi non est, vel nimià difficultate deterriti, impossibile putantes eo modo posse salvari, salutis suæ curam penitus abjiciunt.

Propterea in lucem edere deliberavi hoc novum opus, quod inter opiniones nimis benignas et nimis severas medium locum teneret, quodque non tam diffusum esset, ut non facilè legeretur, nec tam breve, ut in multis deficeret. Concinnatas in hoc reperies omnes quæstiones, et res morales, quæ magis ad praxim deserviunt. Ut verò sententias veritati conformiores seligerem in quacumque quæstione, non parum laboris impendi; per plures enim annos quamplurima Auctorum classicorum volumina evolvi tam rigidæ quam benignæ sententiæ, quæ ultimò (nt arbitror) in publicum prodierunt. Præsertim autem sedulam operam navavi in adnotandis doctrinis D. Thomæ, quas in suis fontibus observare curavi. Insuper in controversiis intricatioribus etiàm doctos Juniores consului.

Præterea hic invenies in suis propriis locis diligenti studio adnotatos textus cum Canonicos tum Civiles ad rem pertinentes. Item Propositiones damnatas, et (quod utilius) Decreta recentiora Summorum Pontificum, et præcipuè Bullas, Sanctionesque nuper editas a SS. D. N. Papa Benedicto XIV. Necnon plurima hic exposui quæ magis Missionum, et Confessionum exercitio, quam librorum lectione didici. Ut autem justa methodus servaretur, Medullam Hermanni Busembaum præmittendam censui, non jam ut omnes ipsius Auctoris opiniones approbarem, sed tantum ut ejusdem methodum sequerer, quæ inter aliorum Auctorum methodos ad res morales exponendas valde accommodata mihi visa fuit; deinde ut Tyronibus nostræ Cogregationis, juxta finem mihi principaliter propositum, magis prodessem, ad modum captu faciliorem meas Appendices studui exarare: In hoc enim maxime incubui, ut potius in claritate, quam in sermonis elegantia abundarem.



# **THEOLOGIA**

### **MORALIS**

ILLUSTRISSIMI AC REVERENDISSIMI

## D. ALPHONSI DE LIGORIO,

QLIM EPISCOPI S. AGATHÆ GOTHORUM,

ET RECTORIS MAJORIS CONGREGATIONIS SS. REDEMPTORIS, A PIO VII, 15 SEPTEMBRIS ANNI 1716 BEATORUM FASTIS ADSCRIPTI ADJUNCTA IN CALCE PERUTILI INSTRUCTIONE AD PRAKIM CONFESSARIORUM UNA CUM ILLUSTRISSIMI AC REVERENDISSIMI JOANNIS DOMINICI MANSI ARCHIEPISCOPI LUCENSIS EPITOME DOCTRINÆ MORALIS ET CANONICÆ EX OPERIBUS BENEDICTI XIV.

#### EDITIO CÆTERIS CORRECTIOR.

#### TOMUS PRIMUS.

Continens Tractatus de Conscientia, Legibus, virtutibus Theologicis et primo Præcepto Decalogi.

## ANTVERPIÆ,

È PRELO JANSSENS ET VAN MERLEN IN PLATEA CORIARIORUM.

1821.

C1276.3.3

HARVARD COLLEGE LIBRARY
FROM THE LIBRARY OF
JOHN CHIPMAN GRAY
GIFT OF ROLAND GRAY

SEP 4 1934

N

## Belgii Clero salutem.

LTSI in Belgio numquam defuerint Scriptores tanto virtutum et scientiæ fulgore conspicui, ut in dificilioribus tum fidei morumque, tum Ecclesiasticæ disciplina exortis controversiis, ab ipsis summis orbis catholici modentoribus sæpiùs consulerentur, et haud paucos S. Theologiæ decursus, varius eruditionum generibus refertos, in perennem Belgii nostri gloriam evulgarint: cum tamen artes omnes, atue hominum scientiæ temporis tractu, accuratiori rerum experentià, atque altiori mentis indagine perfectiores evadere consuverint; ita et THEOLOGIAM MORALEM, tametsi fidei dognata, quibus innititur, immobilia ex Deo sint mansura, ad aptioem tamen ordinem redigi, majori claritate expandi, atque ampliori utilitati accomodari posse, cunctis æquis rerum porderatoribus lucidissimè constabit.

Aperta hac veritate convictus BEATUS ALPHINSUS DE LIGORIO, EPISCOPUS S. AGATHÆ GOTHORUM ACCONG. SS. REDEMPTORIS FUNDATOR, omnes animi vires ad nyum et absolutissimum Theologiæ moralis corpus concinnalium intendit; quem arduum laborem solerti animo suscepit, aque duris, passim obviis, obstaculis devictis, ad optatum film pertraxit. Trames, quo Beatus ac doctissimus ille vir cquatanter incessit, est via media. Propterea curam omnem atque studium eò constanter direxit, ut utrumque extremum pri

denter declinaret.

Doctissimum, illustrissimum ac Beatum Alphonsum scopum, quò collimabat, rectè attigisse, omnes doctrina pollentes theologi profitentur. Testis est Benedictus XIV (1) qui illius opus non modò approbavit, sed etiam in eruditissimis suis lucubrationibus De Synodo diæcesana, sæpissimè in medium adducere haudquaquam dubitavit. Testis est magnum ac celebre Seminarium De propaganda Fide, ubi Theologiæ morali R. P. Gab. Antoine recens hæc et absolutior præfertur. Testis est ipsa S. R. Congregatio, quæ, cum Sanctitatem et Doctrinam Alphonsi, illius Beatificationis causa, perscruta-

<sup>(1)</sup> Huic labores suos dedicaverat, à quo litteras die 15 julii 1755 recepit, quibus Theologia hacemoralis, utpote plena scientia, securae universalisque praxis et omnibus admodum utilis laudatur.

retur, Doctrinam ejus Sanam et Salutarem reperit palamque est professa. Testes quoque sunt tot tantaque Italiæ Diocesium Missionumque tyrocinia, necnon innumeri tum Germaniæ, tum Hispaniæ ipsiusque Galliæ theologi curati, qui theologiæ hujus moralis undecim editiones, quamvis vilissima charta exilibusque typis excusas, tantillo temporis spatio, magno pretio coëmerunt, et eð usque exhauserunt, ut vix unum alterum ve exemplar nobis comparare valeamus. Testes denique sunt tot Missionarii universim dispersi, qui magnum animarum lucrum salutariillius doctrinæ adscribere non verentur.

## Beatissimo ac Sanctissimo

#### PATRI

## BENEDICTO XIV.

PONTIFICI MAXIMO.

### ALPHONSUS DE LIGORIO.

UÆ Dignitatis Majestas, Beatissime Pater, dootrinæ, atque eruditionis tuæ fastigium, ne Tibi hoc meum Opus Morale simpliciori, ac prorsus humili stylo conscriptum exhiberem, aut suadere me omnino, aut dubitantem deterrere magnoperè debuissent : summa verò sanctitatis Tuæ benignitas, ac ferventissimus zelus, qui in Te semper enituit, priùs ut optimi Præsulis singularum Ecclesiarum partes absolveres, et deinde ut Summi universalis Ecclesiæ Pastoris muneri vigilantissime satisfaceres, me impulerunt, ut hos tenues labores meos, quos nonnisi pro animarum salute suscipere, et in publicam edere lucem constitui, Tibi libentissime dedicarem. Cum enim fuissem Dei beneficio vocatus ad Missionum ministerium pro adjuvandis populis per rura dispersis, iisque potissimum, qui spiritualibus magis destituun-tur auxiliis, visa mihi ad hoc fuit necessaria scientia plusquam mediocris Rerum Moralium, quæ tum ad instruendas, tum ad regendas animas esset accomodata. Qua de re tam pro mea, quam pro Juvenum nostræ Sodalitatis intelligentia opportunum duxi opiniones probabiliores, utilioresque ad animarum salutem seligere. Cumque plurimis per plures annos relectis Auctoribus tam benignæ, quam rigidæ sententiæ,

alios nimium benignitati indulgentes, alios nimium austeritati addictos comperissem, operæ pretium me facturum credidi, si librum ederem qui mediam viam tenens, sententias magis veritati consonas, magisque scitu necessarias ad conscientias dirigendas exponeret; atque, hac arreptâ opportunitate, multa in eo ad praxim pertinentia, quæ Sacrarum Missionum exercitio didiceram, Fratribus meis committerem. Opus Deo juvante cœpi, et absolvi, et absolutum typis demandavi: quod cum universè fuerit acceptum, rursusque debuerit publici juris fieri, in meliorem ordinem redegi, diligentius quibusdam doctrinis enucleatis, compluribus aliis adjectis, additisque insuper aliquibus Dissertationibus de infallibilitate Definitionum Pontificiarum, et de earumdem supra Concilia superioritate.

At quià libri omnes, qui ex Theologiæ principiis Fidei, ac morum controversias pertractant, Tibi soli debentur, qui et summus es Theologiæ Princeps, unusque Ecclesiæ Moderator, Divinæ Veritatis conservator, et vindex, unusque controversiarum Judex, ab ipso Deo singulari providentià ad hoc constitutus, proùt dixit Maximianus Episcopus Constantinopolitanus (Epist. ad Orientales) « Omnes fines terræ,

» omnesque veram Fidem profitentes in Romanorum Ponti» ficum potentiam tamquam in Solem respicere, quem de
» cæteris mortalibus ex terrarum Orbe Conditor Orbis elegit,

cui Cathedram magisterii principaliter possidendam tenere

» perpetuo privilegii jure concessit, ut quisquis divinum » aliquod, sive profundum nosse desiderat, ad hujus præ-

» ceptionis oraculum, doctrinamque recurrat.

Hinc juste hoc Opus Tibi dicandum existimavi, ecque magis, quod una ex præcipuis causis, quæ me ad illud edendum induxerunt, fuit, ut cognitas omnes haberent saluberrimas Bullas, Epistolasque Encyclicas tuas, quæ tantopere profuerunt, et proderunt usque ad seculorum consummationem universali morum reformationi cunctorum fidelium; quandòquidem in eisdem S. T. summa prudentia neque ad nimium rigorem, neque ad nimiam benignitatem declinans, sed temporum defectui condescendens, mirà suavitate disposuit id quod cum ingenti animi fortitudine sibi proposuerat.

Fuit præterea mihi consilium plurimas in medium doctrinas proferre, quas ex aureis tuis Operibus sum edoctus, quibusque S. T. non pauca immortali recordatione digna atque ediscenda universæ Reipublicæ Litterariæ tradidit. Hæc enim tua grandis doctrinæ eminentia non minus, quam reliquæ quæ in Te elucent virtutes, nempè morum integritas, admiranda a Propinquis alienatio, prudentia singularis,

incom parabilis salutis animarum zelus, et summo Sacerdotio apprime necessarius, Te supremo Pontificatu dignissimum reddiderunt.

Demum si Librorum dedicationes solent testes esse grati animi, ac non immemoris acceptorum ab aliquo magno Principe beneficiorum, cum unus ipse sim ex Fratibus Congregationis SS. Redemptoris, cui Tu nuper Apostolicam Auctoritatem benignissime accomodasti, oportebat jure merito, ut Tibi uni hoc Opus sisteretur, ac præterea nemini.

Tu igitur, Beatissime Pater, per illam, qua genus humanum complecteris, charitatem, per curam illam quam Christianis omnibus enixè et debes, et præstas, per illum ipsum cujus in terris vices fungeris Jesum Christum, excipe pietate qua soles hoc qualecumque munusculum, quod Tibi sacro, et præsento, ut modereris, corrigàs, deleas quidquid in eo veritati absonum visum fuerit; et si quid boni est, faveas, et tueris, paternaque, ac Apostolica Benedictione tua prosequi non dedigneris tum Opus ipsum ut animarum prosit saluti, tum me, Sodalesque meos, ut in nostro ministerio divinæ gloriæ cooperantes, uberrimum in vinea Domini fructum reportare valeamus.

Nestrum autem erit jugitur Deo fundere preces, ut universo Christiano Orbi Sanctitatem Tuam diu servet incolumem, diuque in terris relinquat, quò tandem aliquandò non sinè Omnipotentis Dei præsidio Catholicæ Religionis hostes, omnesque a vera Fide aberrantes ad ovile, fideliumque cotum, ad unicum salutis portum felicissimè deducantur.

#### TRANSLATIO LITTERARUM

#### SS. D. N. BENEDICTI XIV ITALICÈ SCRIPTARUM

QUIBUS COMMENDATUR THEOLOGIA MORALIS

Dilecto Filio Alphonso De Ligorio Presbytero Congrationis SS. Redemptoris.

DILECTE FILI, SALUTEM ET APOSTOLICAM BENEDICTIONEM.

Acceptures vestras litteras datas octavá junii una cum secundo tomo Theologiæ Moralis et aliis operibus a te editis, quæ, minoris licet molis, magnæ animarum utilitati inserviunt; gratum nobis fuit ea accipere, et præcipuè Tractatum Theologiæ. Moralis (cujus dedisationem nobis factam acceptam habemus) quemque ed, quá par est, attentione perlectum, utiles observationes continere reperimus. Minimè tibi dubitandum, quin futurum sit, ut omnibus placeat quorum usui destinatur. Volvenus eum, et revolvemus, et confidimus, cateros ejusdem operis Tractatus eddem satisfactione, a nobis legendos.

Interim in nostræ erga te benevolentiæ pignus Apostolicam

Benedictionem tibi peramanter impertimur.

Datum Romæ apud S. Mariam majorem die 15 julii 1755.

Pontificatùs nostri anno decimo quinto.

#### TYPOGRAPHI LECTORI BENEVOLO!

LICET in exornanda hac nova Editione id præcipuè intenderimus, ut, quantùm fieri posset, in eam non irreperent aliqua menda, nihilominus pauca, eaque nullius ferè momenti, postquam folia sub prelo sudassent, invenimus, quæ ad calcem voluminis notata conspiciuntur, eaque nobis L. B. facillimè ignoscere dignabitur considerans, editionem Bassanensem ultimam, qua velut auctiore usi fuimus, non tantùm mendis innumeris, sed et vitiis constructionis regulis repugnantibus passim abundare, adeò, ut vix occurrat pa-

gina, in qua non plura inveniantur.

Quid prætered in hâc editione præstitum sit, colliget L. B., eam cum Mechliniensi conferendo, in quâ lectorem monet Typographus, religioni se duxisse quoad ortographiam nihil immutare. Nos verò judicâsse meritò arbitramur, plurima, quæ in Bassanensi editione sparsim occurrunt vitia, non Auctoris inscitiæ, sed Typographi summæ incuriæ adscribenda: quapropter ea, ntpote lectorem eruditum offendentia, corrigenda curavimus. Videre talia licet in Mechliniensi Editione pag. 294, in qua Leguntur seqq. divindæquè...... christiani omnes...... etc. ubi omissione unius vocis cui tetus sensus adeò fit obscurus, ut Argo sit oculatior oporteat, qui eum percipere valet.

Item pag. 377, ubi ex evang. Lucæ 12, †. 48, leget multis loco paucis; proùt etiam pag. 287, ubi legitur Conciliaria Dicta, cum textus secundæ Prop. Cleri Gallicani habeat Concilii Dicta. reliqua Lector eruditus poterit observare.

Ne cursus Theol. Moralis, prout in protypo Bassanensi, materiis nimium diversis, continuo interrumpatur, utque singula volumina paris sint molis, proposuimus appendices hinc inde sparsas ultimo volumini annectere.

Index prolixior, seu explicatio capitum et dubiorum ad

calcem tomi IX reperietur.

## AD LECTOREM

Qui rogatur ut legat hanc Præfationem pro intelligentia totius Operis.

Um præcipuum sit intentum nostræ minimæ Congregation**ís** SS. Redemptoris Missionibus vacare, cumque Missionariorum exercitio necessario annexum sit munus conscientias Hominum instructionibus, et Confessionibus dirigere : Ideò plurimis ab hinc annis excogitavi Juventuti Sodalitatis nostræ librum de re morali tractantem tradere, qui mediam inter alios aut nimis rigidos, aut nimis benignos viam teneret. Opus absolvi, sed quià nimis festinanter fuit illud typis demandatum, ut aliis satisfacerem, mihi nonsatisfeci; plura enim in eo vel non bene excussa exciderunt, vel confuso ordine fuerunt exposita. Idcirco, cum ea diligentiore examine, nec non clariore methodo indigere animadvertissem, animum ad secundam editionem applicui, in qua ad meliorem ordinem omnia redigere curavi, et utillimis doctrinis librum copiosiorem reddere. Nonnullas etiam opiniones (temporis decursu rebus ad utiliorem trutinam revocatis), hominem me agnoscens, reformavi. Neque in hoc erubui, cum D. Augustinus non erubuerit in pluribus se retractare; Sicut etiam D. Thomam fecisse testantur Cajetanus, Catharinus, et Capreolus, ac ipse Doctor Angelicus (3. p. quæst. 9. art. 4.) sic fassus est; Quamvis alibi aliter scripserim. Ut enim Tullius dixit: Sapientis est mutare consilium. Et alibi: Numquam laudata fuit in una sententia permansio.

Nemini autem superfluum videatur post tot libros scientiam moralem petractantes hunc me suscepisse laborem, quasi actum agerem, cum etenim plurimos legerim Auctores, alios inveni, qui plus æquo indulgentes iis qui (ut ait Isaias cap. 30.) dicunt; Nolite aspicere nobis ea quæ recta sunt, loquimini nobis placentia; consuunt pulvillos sub eorum capite, ut in peccatis miserè conquiescant: Haud enim dubitandum, multum detrimenti Dei Ecclesiam sentire ex istorum Auctorum sectatoribus, cum major hominum laxioris vitæ pars adillos concurrat. Contra verò reperi alios, qui ad reprobanda assueti quæcumque extremam rigiditatem non sapiunt, consilia cum præceptis confundunt, novisque mandatis conscientias aggravant, humanam imbecillitatem nihil pensi habentes, nihilque memores illius sacri Canonis (cap. ult. de Transact.) qui admonet: In his verò, in quibus jus non invenitur expressum, procedas

equitate servata, semper in humaniorem partem declinando, secundum quod personas et causas, loca et tempora videris postulare. Et hoc modo jugum Christi Domini quod est snave, intolerabile reddunt, viamque salutis sic pluribus præcludunt, juxta illud S. Ambrosii: Sunt etiàm in nobis qui timorem Domini habent, sed non secundum scientiam, statuentes duriora præcepta, quæ non possit humana conditio sustinere. In Psalm. 118. Serm. 5. Utraque sanè extremitas maxime periculosa, nam prima spatiosam viam relaxatione ad perditionem aperit; Altera (ut ait perdoctus Cabassutius in Theor. jur. Præf. ad Lect. ) duplici tramite urget Animas in ruinam, erronea scilicet conscientià, et desperatione; cum plurimi, audità hac rigidiore doctrina, in mortalia labuntur vel credentes inesse lethale peccatum ubi non est, vel nimià difficultate deterriti, impossibile putantes eo modo posse salvari, salutis suæ curam penitus abjiciunt.

Propterea in lucem edere deliberavi hoc novum opus, quod inter opiniones nimis benignas et nimis severas medium locum teneret, quodque non tam diffusum esset, ut non facilè legeretur, nec tam breve, ut in multis deficeret. Concinnatas in hoc reperies omnes quæstiones, et res morales, quæ magis ad praxim deserviunt. Ut verò sententias veritati conformiores seligerem in quacumque quæstione, non parum laboris impendi; per plures enim annos quamplurima Auctorum classicorum volumina evolvi tam rigidæ quam benignæ sententiæ, quæ ultimò (ut arbitror) in publicum prodierunt. Præsertim autem sedulam operam navavi in adnotandis doctrinis D. Thomæ, quas in suis fontibus observare curavi. Insuper in controversiis intricatioribus etiam doctos Juniores consului.

Præterea hic invenies in suis propriis locis diligenti studio adnotatos textus cum Canonicos tum Civiles ad rem pertinentes. Item Propositiones damnatas, et (quod utilius) Decreta recentiora Summorum Pontificum, et præcipue Bullas, Sanctionesque nuper editas a SS. D. N. Papa Benedicto XIV. Necnon plurima hic exposui quæ magis Missionum, et Confessionum exercitio, quam librorum lectione didici. Ut autem justa methodus servaretur, Medullam Hermanni Busembaum præmittendam censui, non jam ut omnes ipsius Auctoris opiniones approbarem, sed tantum ut ejusdem methodum sequerer, quæ inter aliorum Auctorum methodos ad res morales exponendas valde accommodata mihi visa fuit; deinde ut Tyronibus nostræ Cogregationis, juxta finem mihi principaliter propositum, magis prodessem, ad modum captu faciliorem meas Appendices studui exarare: In hoc enim maxime incubui, ut potius in claritate, quam in sermonis elegantia abundarem.

In delectu autem sententiarum ingens cura mihi fuit semper rationem auctoritati præponere; et priùs quam meum ferrem judicium, in eo (ni fallor) totus fui, ut in singulis quæstionibus me indifferenter haberem, et ab omni passionis fuligine exspoliarem: Quod satis, benevole Lector, ex eo cognoscere poteris, quod ego non paucas sententias, quas in prioribus hujus operis editionibus tenueram, in hac postrema mutare non dubitavi. Cæterum sategi ut plurimum meam exponere sententiam, justum pondus tribuendo majoris, vel æqualis, vel minoris probabilitatis cuique sententiæ, prout meæ imbecillitati visum fuit, ne ancipitem relinquerem Lectorem, more aliquorum, qui sententias aliorum tantum referentes non parum exosos Legentibus se præbent. Ubi verò non inveni rationem pro una parte convincentem, non sum ausus oppositam damnare, more aliorum, qui nimis facilè reprobant opiniones, quas plures, et graves Auctores tuentur, quorum doctrinas prælaudatus N. SS. P. Benedictus (longè ab illis alienus qui eas liberiùs parvipendunt) in suis elaboratis Operibus, et omnigena eruditione refertis, non sinè æstimatione commemorat, et sæpè eis utitur; quin etiam ipsorum opinionibus non parum defert, iisque innixus in multis Christi Fideles instruit, ut videre est in suo Bullario.

Cæterum, benigne Lector, te admonitum volo, ne existimes me opiniones illas approbare, ex eo quod non reprobem; eas enim quandoque fideliter exponam cum suis rationibus, et Patronis, ut alii pro sua prudentia, cujus ponderis sint, adjudicent. Deinde advertas, quod cum aliquam opinionem veriorem voco, tunc contrariam non habeo ut probabilem, etsi non expresse ut improbabilem damnem. Insuper quando unam ex sententiis probabiliorem appello, nullo judicio dato de probabilitate alterius, aut utor hoc verbo, non audeo damnare, non propterea intelligo eam probabilem dicere, sed judicio prudentiorum remittere. Si autem observare vis quodnam Systema tenendum ipse censeam circa moralium opinionum electionem, vide cap. 3. in Tract. Altero de Conscientia Probabili num. 532 et seq.

Vale.

#### APPROBATIO.

Novam hanc Illustriss. ac Reverend. DD. Alphonsi Dz LIGORIO Theologiz Moralis editionem typis dari permittimus. Datum Mechliniz hac 24 Novembris 1821.

Franciscus-Antonius

Princeps de Mean.

Archiepiscopus Mechliniensis.

## THEOLOGIA MORALIS

#### TRACTATUS PRIMUS

#### DE CONSCIENTIA.

#### MONITUM AUCTORIS.

Advente Lector benevole, quod primum hunc Tractatum de Conscientia, quo aditus ad universam Moralem Theologiam aperitur, speciali studio a me elucubratum pro faciliori Alumnorum meorum instructione apponere volui; hoc dico, quia deindè omnes alios Operis Tractatus ab alieno Auctore virgulis signatos invenies, meis tamen Adnotationibus adjunctis. Elegi autem illos alterius Auctoris Tractatus inserere, ut ordinem rerum ab eo servatum sequerer, eo quod talis ordo propter rerum distinctionem et connexionem optimus universe a pluribus reputatus est.

#### CAPUT I.

## Quid Conscientia, et quotuplex? et quænam sequenda?

- 1 De Regula Remota, et Proxima Actuum humanorum.
- 2 De Conscientia et Synderesi.
- 3 De Conscientia Recta et Erronea.
- 4 De eo qui sequitur Conscientiam vincibiliter erroneam.
  - 5 De eo qui sequitur Conscientiam invincibiliter erroneam.
  - 6 An sic operans meritum acquirat in operando?
  - 7 Respondetur objectioni Adversariorum.
  - 8 An detur conscientia invincibiliter erronea circa præcepta naturalia? remissivè ad Tractat. II. de Legib. n. 169.
  - 9 De eo qui putat erroneè desiderium malum non esse peccatum.
- 10 De Conscientia Perplexa.
- 11 De Conscientia Scrupulosa. Signa Scrupulosorum.
- 12. Remedia et præsertim obedientiæ.
- 13 De periculo Scrupulosi qui non obedit.
- 14 De Regulis generalibus assignandis.

16 Quomodo Confessarius gerere se debet cum Scrupulosis, qui timent assentiri cuilibet pravæ cogitationi.

16 Quomodo cum iis, qui semper dubitant de Confessionibus

præteritis.

17 Quomodo cum iis, qui in omni actione peccare formidant.

18 Quid de iis qui operantur cum actuali timore.

19 Scrupulosi non peccant scrupulos vincendo, quin illos priùs deponant.

tur Remota, altera Proxima. Remota sive Materialis est Lex divina, Proxima verò, sive formalis est Conscientia; quia licet Conscientia in omnibus Divinæ Legi conformari debeat, bonitas tamen, aut malitia humanarum actionum nobis innotescit prout ab ipsa Conscientia apprehenditur, uti docet S. Thomas: Ratio humana est regula voluntatis humanæ ex qua ejus bonitas mensuratur. 1. 2. q. 19. art. 4. Et clarius alio in loco: Actus humanus judicatur virtuosus vel vitiosus secundum bonum apprehensum, in quod voluntas fertur, et non secundum materiale objectum actus. Quodlib. 3. art. 27. Priùs agemus de regula Proxima, nempè de Conscientia, deindè de Remota, nimirum de Legibus.

Conscientia definitur sic: Est judicium, seu dictamen practicum rationis, quo judicamus quid htc et nunc agendum ut bonum, aut vitandum ut malum. Dicitur autem Conscientia Dictamen practicum, ad differentiam Synderesis, quæ est cognitio speculativa principiorum universalium ad benè vivendum, scilicet: Deus est colendus: Quod tibi non vis, alteri ne feceris etc.

ut habetur ex S. Thoma p. 1. qu. 79. art. 12.

Dividitur autem Conscientia in Rectam, Erroneam, Perplexam, Scrupulosam, Dubiam, et Probabilem. Recta est ea, quæ dictat verum; peccat ideò qui contrà eam operatur, cum dicat Apostolus: Omne quod non est ex fide (nempe ex dictamine Conscientiæ, ut explicant Estius, et alii) peccatum est. Rom. 4. Confirmat Innocentius III. in cap Litteras, de Rest. Spol. Quidquid fit contra conscientiam ædificat ad gehennam. Conscientia verò Erronea est ea, quæ dictat falsum,

Cap. I. Quid Conscientia et quotuplex?

tamquam verum. Hæc autem alia est Vincibilis, alià Invincibilis. Vincibilis est, quæ, cum debeat, et possit vinci ab operante, vel quia errorem jam advertit, vel saltem dubitat de errore, advertitque simul ad obligationem illum vincendi, tamen negligit illum vincere, ut docent S. Anton. 2. p. tit. 5. c. 1. §. 5. Navarr. Palud. 9. n. 9. Salm. tr. 20. c. 14. n. 9. et Suarez in 3. p. d. 4. Sect. 8. n. 18. cum Sylvio, Cajetano, aliisque communissime ex S. Thoma de Verit. q. 15. ar. 4. ad 10. Notant autem Salm. l. cit. et Castr. tr. 2. de Pecc. D. 1. p. 15. n. 6. cum Azor. Suar. Vasq. Bonac. etc. et Wigandt de Consc. Ex. 1. q. 3. n. 7. non esse opus, ut diligentia adhibenda ad vincendum errorem sit maxima, sed sufficere, ut sit communis, et ordinaria. Invincibilis verò est, quæ moraliter vinci nequit, cum nulla cogitatio, nec dubium erroris veniat in mentem operantis, nec etiam in confuso, dum operatur, vel cum actionis causam ponit, prout latius explicabitur in Lib. V. Tr. de Peccatis, ubi agetur de Advertentia ad peccatum requisita..

Hinc dicimus I. Qui conscientiam vincibiliter erroneam habet, semper peccat, sive juxta eam, sive contra eam operatur. Peccat enim agendo contra eam, eligendo malum quod judicat esse malum: Peccat verò agendo juxta eam, quia, cum errorem debeat et vincere possit; illum non deponendo temerè ope-

ratur.

Dicimus 2. Qui Conscientiam invincibiliter erroneam habet, non solum non peccat juxta eam operando, sed etiam aliquando tenetur illam sequi. Ratio
utriusque est: Non peccat, quia licet in se actio recta
non sit, recta est tamen juxta conscientiam operantis;
tenetur autem juxta eam aliquando operari, si conscientia, quæ est regula proxima, sic ei suggerit agendum.

Non solum autem, qui operatur cum Conscientia 6 invincibiliter erronea, non peccat, sed etiam probabiliùs acquirit meritum, ut rectè sentit P. Fulgentius, Cuniliati de Consc. c. 1. n. 6. cum aliis communissime,

Ratio, quia ad dicendum aliquem actum bonum; saltem inadæquatum, sufficit ut ille dirigatur per rationis et prudentiæ dictamen. Cum ergo operans prudenter agit, procul dubio mereri debet propter bonum finem quo operatur, nempè gloriæ Dei, aut charitatis erga Proximum etc. sicut contrà demeretur, qui bonum opus facit, sed apprehensum ut malum, propter malum finem quo opus illud exequitur.

Objicit Franzoja (Theol. Mor. l. 1.c. 1. Ar. 1.) numquam malam actionem posse esse causam meriti, affertque pro se S. Thomam, qui 1. 2. q. 19. ar. 6. sic ait : Bonum causatur ex integra causa, malumautem singulis defectibus. Et ideò ad hoc ut dicatur malum id, in quod fertur voluntas, sufficit sive quod secundum suam naturam sit malum, sive quod apprehendatur ut malum. Sed ad hoc ut sit bonum, requiritur ut utroque modo sit bonum. At respondetur, quodS. Doctor loquiturhic de bono absoluté et simpliciter sumpto, non autem de bono respective et per accidens, prout a Conscientia, quæ est regula proxima agendi, invincibiliter apprehensum est, juxta id quod idem Angelicus docet (ut supra retulimus) dicens : Actus humanus judicatur virtuosus vel vitiosus secundum bonum apprehensum, in quod voluntas fertur, et non secundum materiale objectum actus. Quodlibet 3. art. 23. juxta quod P. Conc. (Theol. Christ. tom. 2. l. 2. de Consc. Diss. 1. cap. 5.) quamvis in Argumento dicat opera ex conscientia erronea, etsi invincibili, nulla prædita esse bonitate, aut merito, postmodum tamen ibidem n. 36. nobiscum sentit dicens: Potest enim quis, dum exercet opus materialiter malum, habere plures actus bonos, intentionem nempe bonam Deo placendi. Hos bonos et meritorios dicimus, quamvis actus qui per se tunc exercetur sit materialiter malus, non imputabilis ad culpam.... quia opus materialiter malum, cum non sit voluntarium, refundere in istos actus malitiam non valet. Id fortius confirmatur a S. Bernardo, qui docet (de Præcept. et Disc. c. 12. et 17.) Subditum Prælato obedientem ex recta intentione, meritoriè agere quamvis materialiter erret contra legem. Et c. 14. n. 35. sic scribit: Et quidem laude dignam dixerim vel solam intentionem piam, nec plane condigna remuneratione fraudabiturin opere quoque non bono ipsa bona voluntas.

Quæritur 1. An dari possit Conscientia invincibiliter erronea circa præcepta juris naturæ? Respondetur hîc breviter, quod potest dari circa Conclusiones mediatas et remotas a primis principiis, non verò circa Conclusiones immediatas, et proximas; ut esset, auferre alienum invito domino, occidere innocentem etc. Est communis sententia, quam infra probabimus auctoritate præsertim S. Thomæ in Tr. II. de Legibus n. 169.

Quæritur 2. An dari possit Conscientia invincibili- 9 ter erronea in eo, qui cupit aliquod patrare malum, puta fornicationem, judicans per errorem solum desiderium fornicandi non esse mortale, si fornicatio facto non sequitur? Affirmant id ut probabilius Sanchez, et Cardenas, dicentes hunc peccare tantum materialiter, quia licet ipse velit malum illud objectum, tamen invincibiliter credit desiderium suum injuriam Deo non irrogare. Hanc tamen opinionem numquam probabilem censere potui, numquam enim intelligere valui, quomodo qui vult deliberatè actionem exercere, qua scit Deum offendi, possit inculpabiliter credere Deum non offendere, dum efficaciter cupit illam exequi, quâ certè agnoscit averti a Deo. Sed dices : Quomodo iste peccabit formaliter illo suo desiderio, si malitiam ejus ignorat? Respondetur: Quamvis detur, quod ignoret malitiam illius actûs interni, certò tamen agnoscit malitiam actûs externi : si ergo vult illum exequi, jam cognitum ut malum, quomodo a peccato excusabitur? omnes quidem ex ipso lumine naturæ dignoscunt, se teneri ad obediendum suo Creatori; quando igitur quis deliberatè vult agere id quod scit a Deo sibi vetitum, necessario simul agnoscit, quod malè agit : et quamvis reflexè tunc non peccet, putando solum actum externum esse peccatum; exercitè tamen et in facto esse jam peccat, volens negare Deo tempore, quo cogitat peccatum consummare, debitam obedientiam. Instabis: plures rustici ideo non confitentur de his pravis desideriis, quia credunt turnt tantum peccare, cum peccatum externe consummant. Respondeo: isti potius falso decipiuntur in credendo quod non tenentur confiteri peccata quæ non consummant; sed prudens Confessarius judicare debet, quod cum consenserunt in peccatum consummandum, verè et formaliter peccaverunt, voluntate prava se a Deo avertentes. Ex his omnibus opinionem contrariam cum aliis doctis Recentioribus parum probabilem censeo.

- 10 Pergamus ad alias Conscientiæ species discutiendas. Conscientia Perplexa est ea, qua quis in medio duorum præceptorum constitutus peccare credit, quamcumque partem eligat, ex. gr. si quis perjurio posset in judicio servare vitam Rei, et ex una parte angeretur a præcepto Religionis non pejerandi, et ex alia (errore ductus) a præcepto Caritatis erga proximum, nec resolvere se valeret, quæritur quid agere deberet in hoc casu? Respondetur: si potest actionem suspendere, tenetur illam differre, donec consulat Sapientes: si vero suspendere nequeat, tenetur eligere minus malum, vitando potius transgressionem juris naturalis, quam humani, aut positivi Divini. Si autem non possit discernere quidnam sit minus malum, quamlibet partem eligat, non peccat, quia in hujusmodi casu deest liberias necessaria ad peccatum for-
- Agamus hîc ultimo de Conscientia Scrupulosa, de qua longiorem oportet habere sermonem. Conscientia scrupulosa est ea, quæ ob levia motiva absque rationabili fundamento (scrupulus enim est inanis apprehensio) sæpe formidat de peccato, ubi revera non adest. Signa Conscientiæ scrupulosæ hæc sunt: 1. Pertinacia judicii, qua Scrupulosus Sapientum consiliis parere renuit, varios consulit, sed nullius judicio acquiescit; imo quanto magis plures audit, eo plus perplexus evadit. 2. Frequens judicii mutatio ex levibus motivis; unde oritur inconstantia in agendo,

mentisque perturbatio, præsertim in operationibus externis, puta in celebratione Missæ, in Horarum recitatione, aut Sacramentorum administratione, vel perceptione. 3. Habere reflexiones impertinentes plurium circumstantiarum, quæ in actione adfuerint, vel adesse potuerunt. 4. In omnibus formidare de peccato, et mente hærere contra Sapientum, ac etiam proprium judicium, et ideo numquam contentum esse una Confessarii assertione, sed sæpies eodem actu eumdem exquirere, anin agendo juxta consilium datum conscientia esse possit immunis a culpa.

Remedia autem pro hujusmodi Scrupulosis adhi-12 benda sunt hæc. Postquam Confessarius ex signis supra allatis jam perceperit Pœnitentem esse scrupulosum, præscribat ei. 1. Ut valdè humilitatis virtutem colat, sæpè enim scrupuli ex superbiæ vitio ortum habent. 2. Ut caveat a lectione librorum scrupulos excitantium, et Scrupulosorum conversationem evitet. 3. Ne diu moretur in examine Conscientiæ, præsertim circa ea in quibus magis vexatur. 4. Ut fugiat otium, ex quo sæpè mens inanibus apprehensionibus impletur. 5. Ut instanter Deo se commendet, ad opem oblinendam parendi præceptis sui Directoris; hoc enim super omnia præcipuum, imò unicum potest dici remedium hujusmodi Infirmorum esse omnino acquiescere judicio sui Superioris sive Confessarii, ut omnes docent Patres, Theologi, et Spirituales Magistri. Hinc valde proderit ad sedandas conscientias scrupulis agitatas, ut Confessarius eisante oculos exponat has egregias Sapientum auctoritates, quas hic subdo. Natalis Alexander Theol. Dogm. mor. l. 3 c. 4. R. 1. dicit: quod autem scrupuli sperni debeant, accedente prudentis, pii doctique Directoris judicio, et contra illos sit agendum constat ex C. Inquisitionis, de sent. exc. ubi dicitur, quod si quis autem habet conscientiam ex credulitate levi... ad sui Pastoris consilium licitè potest agere. Id confirmat S. Antoninus ex Joanne Gersone, qui (Tract. de præpar. ad Miss.) sic scribit : Qui renuent credere Superiorum et prudentum consilio ad ta-

les scrupulos deponendos, et agendum contra eos, errant multipliciter. Decipiuntur in hoc multi ex simplicibus, distinguere nescientes inter ea quæ portio Animæ superior, et ea quæ inferior patitur absque Superioris assensu. Hinc affert illud B. Bernardi, qui dixit discipulo cuidam scrupuloso: Vade, et in side mea celebres. At dicet aliquis, utinam esset mihi S. Bernardus! nunc vero, dum Superioris mei mediocrem sapientiam inspicio, non audeo illi conscientiam meam committere. Respondet S. Antonius ex eodem Gersone: Quisquis ità dicis, erras; non enim commisisti te in manibus hominis, quia litteratus, quia pius etc. sed quia tibi est præpositus. Quamobrem obedias illi, non ut homini, sed ut Deo.... Caveas ad extremum, ne dum quæris securitatem, in gravem ruas præcipitationis foveam. Hine S. Philippus Nerius suis Pœnitentibus (ut in Vita 1.1. c. 10.) sic ajebat : Qui proficere in via Dei cupiunt submittant se Confessario docto, cui obediant ut Deo. Qui ita operatur, fit securus a reddenda ratione cunctarum actionum suarum. Dicebat item, fidem præstandam esse Confessario, quia Dominus eum errare non permittet. Nihil esse securius, quam in operando voluntati Directoris obtemperare; nihilque periculosius, quam sui ipsius. judicio se dirigere. Pariter S. Franc. Salesius (introd. cap. 4.) loquens de directione Patris spiritualis, scribit ex V. Joanne Avila: Nullo meliori modo de Dei voluntate apertè nos certos fieri, quàm per humilem obedientiam ipsius praceptis. Hoc etiam confirmat Glossa in c. ad Aures, de Temp. Ord. lit. f. in fine, ubi dicitur: Si verò dubium sit præceptum, propter bonum obedientiæ excusatur a peccato, licet in veritate sit malum. Idem dicitur in c. Quid culpatur, 23. q. 1. S. Bernardus (de Præcep. et Disc. c. 12.) ait : Quidquid vice Dei præcipit homo, quod non sit tamen certum displicere Deo, haud secus omnino accipiendum est, quàm si præcipiat Deus. (S. Ignatius Lojola (in Constit. Soc. Jes.) Obediendum in omnibus, ubi peccatum non cernitur, idest (ut in Declar.): In quibus nullum manifestum est peccatum. B. Humbertus (in l. de Erud, rel. c. 1.): nisi

aperte sit malum quod præcipitur, accipiendum est ac si a Deo præciperetur. B. Dionysius Cartus. (in 2. Dis. 39. 4.3.): In dubiis an sit contra præceptum Dei, standum ast præcepto Prælati, quia etsi sit contra Deum, attamen propter obedientiæ bonum non peccat subditus. Idem docet S. Bonav. in Spec. Disc. c. 4.

Quapropter Confessarius enixe curet pænitentibus 13 scrupulis vexatis suadere, quod omnino tutus incedit qui sui Directoris consiliis acquiescit et obtemperat inomnibus, in quibus evidens peccatum non apparet; tunc enim non homini obedit, sed ipsi Deo dicenti: Quivos audit, me audit; et qui vos spernit, me spernits Lucæ 10. 16. Contra verò inculcet, magno suæ salutis discrimini se committere, qui præceptis sui Confessarii terenuit ohedientiam præstare; tunc enimpericulo se exponit admittendi non tantum cordis pacemi, devotionem, et in virtute progressum, verum etiam mentem (quot enim scrupulosi obedientiæ non acquiescentes in amentiam ceciderunt!) item corporis valetudinem; imò quod deterius est, etiam Animæ jacturam faciendi, nam eò possent scrupuli devenire, ut ad tantam eum redigérent desperationem, quâ vel sibimet mortem inferret, ut pluribus contigit, vel ut sic de sua salute desperans habenas ad omnia vitia amplectenda laxaret.

Præterea satagat prudens Confessarius hujusmodi 14 Prænitentibus regulas potius generales, quam particulares præscribere; regulis enim particularibus Scrupulosi ferè numquam se resolvere valent ad operandum; quia semper duhitant, an regula illa præscripta possit valere pro casu occurrenti, quæ sæpe videbitur ei differens a casu præterito cum Confessario collato. Hinc recte ait Concina (Compendio Theol.l. 1. Diss. 1. c. 6. n. 7.) Acceptis semel regulis directionis, non debent (Prænitentes) importune Directorem adire, et molestissimis interrogationibus vexare: sed regularum, quas acceperunt, beneficio abigere scrupulos debent.

Triplicater autem Scrupulosi ut plurimum a scru-15 pulis vexantur. Alis anguntur a pravis cogitationibus.

Tom. I.

quibus assentiri sæpe timent. Alii propter Confessiones præteritas, quibus satis numquam fecisse dubitant. Alii propter timorem peccandi in qualibet operatione, quam acturi sunt. Hinc 1. Pœnitenti, qui pavet cuilibet malæ cogitationi (puta contra Fidem, Castitatem, aut Caritatem) assensum præbere; imponat Confessarius, ut hujusmodi scrupulos omnino despiciat, affirmans non pravas cogitationes, sed tantum pravos consensus esse peccata. Et in hac materia non omittat semper uti regula illa a Doctoribus sapienter tradita, nempe eos qui sunt timoratæ conscientiæ, nisi moraliter certo sciant se in grave peccatum consensisse, immunes a peccato esse judicandos; nam, ut ait P. Alvarez, impossibile est peccatum in Animam ab illo abhorrentem ingredi, quin ab ea clarè agnoscatur. Qua de re sæpe expediet Scrupulosis expressè imponere, ut a Confessione hujusmodi cogitationum se abstineant, nisi tam certo sciant, se in illas consensisse, ut id jurare possint.

II. Pœnitenti, qui semper anxius est de præteritis Confessionibus, quia formidat defecisse in integritate, vel in dolore, si ipse generalem Confessionem jam alias expleverit, aut per aliquod notabile tempus Confessiones suas diligenter peregerit, huic imponat, ne amplius cogitet de culpis præteritis, nec de iis verbum faciat in confessione, nisi jurare possit certo peccata illa mortalia perpetrasse, et insuper numquam de illis confessum esse. Imo docent Azor. Bonac. Becan. Coninch. Layman, et alii, quod aliquando potest quis taliter scrupulis angi, quod licet ei videatur certo aliqua non dixisse, adhuc ad ea confitenda non teneatur. Confirmat id Wigandt appositè scribens: Minime audiendum Scrupulosum, qui vellet repetere Confessiones; nam dato, quod aliqua peccata non sit confessus, tamen ob grave suum damnum, et ob periculum perpetuò hærendi in tanta anxietate excusatur ab integritate Confessionis. In hoc autem vehementer instet Confessarrus, ut ei Pœnitens obediat : quod si obedire recuset, eum objurget, Communione privet, et quan-

71

tum potest duritiem ejus retundat. Cum Scrupulosis sbedientibus blandè agendum est; cum iis autem qui in obedientia delinquunt, maximus exercendus est rigor, et austeritas: hac enim obedientiæ anchora

destituti numquam ipsi sanari possunt.

III. Illis denique Scrupulosis, qui in omni actione 17 peccare formidant, imponat, ut liberè agant, scrupulosque despiciant, et contra illos operentur, ubi evidens peccatum non apparet; quia ordinariè ipsi ob rationem perturbatam ex nimio timore timent adesse peccatum, ubi non est. Ideo oportet eis præcepto injungere, ut scrupulos vincant, ne amentes, aut omnino inutiles ad operandum evadant : et postea de talibus actionibus abstineant in Confessione se accusare; licet enim aliquando errent sic agendo, tamen non peccant ratione obedientiæ, quam Confessario præstare debent. Imo sapienter docent Sanchez Dec. 1. 1. c. 10. n. 81. cum S. Antonin, Gerson, Valent, Corduba etc. Item Salmant. tr. 20. cap. 7. n. 10. cum Cajet. Navar. Castrop. Bonac. Filliuc. etc. dicunt Scrupulosum teneri aliquando obligatione gravi adversus scrupulos operari, cum ex scrupulorum anxietate possit grave damnum timere in profectu spirituali, aut in valetudine corporis, vel mentis.

Nec refert, quod ipse cum conscientia scrupulosa, 18 seu cum actuali timore peccandi operetur; nam ex communi et vera sententia, quam docent. Conc. Tom. 2. l. 2. de Conśc. diss. 1. c. 8. n. 15. Ronc. eod. titt. c. 4. q. 2. Anacl. eod. tit. qu. 5. n. 72. S. Anton. 1. p. tit. 3. c. 10. §. 10. Salm. tr. 20. c. 7. n. 8. cum Nav. Cajet. Bonac. et aliis plurimis, Scrupulosus ita agens minimè peccat. Ratio, quia Conscientia scrupulosa, seu dictamen mentis ex scrupulis ortum non potest auferre assensum de actionis honestate priùs efformatum ex Confessarii judicio, vel alio modo; nam, ut ait P. Concina: Dubium suspendit assensum, secus verò scrupulus, utpote a dubio distinctus. Scrupuli ergo sunt quædam animi nubeculæ, quæ obscurare aliquantulum possunt judicium intellectus, nullo tamen modo illud præfo-

tia Confessarii agendi contra scrupulos, ubi evidenter culpa non cernitur, ut habetur ex cap. Inquisitionis 44. de Sant. Excom. ubi securum declarat Pontifex, qui Pastoris sui consilium sequendo scrupulos abjicit; sic enim ibi dicitur: Ad sui Pastoris consilium conscientia lenis, et temeraria explasa licità potest etc. Nec officit textus ab aliquo allatus in cap. Per tuas. 2. de Simon; ubi Pontifex præscripsit cuidam habenti conscientiam nimis scrupulosam, ne ascendenet ad Ordines superiores, nisi conscientià illà prius deposità. Nam respondetur, ibi non agi de mero scrupulo, verum etiam de errore, quo tenebatur Ordinandus, ut explicat Glossa: Conscientam habebat erroneam. Et sic etiam exprimitur in Textu: Nisi deponat errorem.

Hinc pro praxi concludendum, Scrupuloso præ oculis semper obedientiam habendam esse, ut scrupulorum suorum timorem fortiter abigens libere operetur. Nec opus est, ut in qualibet particulari actu hoc -judicium efformet, nempe quod scrupulos contemnere debeat ex præcepto Confessarii, satis enim est, quod ex judicio prius formato contra scrupulum agat; quia propter experientiam præteritam in ejus conscientia judicium illud virtualiter sive habitualiter existit, licet tenebris obscuratum. Tantò magis quod cum scrupulosus in illa confusione operatur, non certe operatur cum conscientia formata et deliberata, quæ requiritur quidem ad constituendum peccatum, ut recte scribit Joannes Gerson (Tract. de Consc. et scrup.) his verbis: Conscientia formata est, quando post discussionem et deliberationem ex definitiva sententia rationis judicatur, aliquid faciendum, aut vitandum ; et contra eam agere est peccatum. Timor verò seu scrupulus conscientiæ est, quando mens inter dubia vacillat, nesciens ad quid potius teneatur; non tamen vellet omittere quod sciret esse placitum Divinæ voluntati; et contra istum timorem seu scrupulum facere non semper est peccatum, licet periculosum valde sit (intellige nisi timor contemnatur ut vanus, maxime si acceCap. L. Quid sit Conscientia et quotuplex?

dat Directorum consilium; ideo addit Gerson): et wantum fieri potest abjiciendus, et extinguendus. Hinc idem Gerson (Cons. 6.) sic scribit: scrupulosis contra xrupulos agendum est, et fixo operis pede certandum. Scrupulos compescere melius, quam per contemptum nequimus, et regulariter non absque alterius, et præsertim Superioris consilio. Alioquin timor immoderatus, aut inconsulta præsumptio præcipitat. Denique pro Scrupulosis Natalis Alexander ait servandum esse regulam illam a B. Alberto Magno, et a S. Antonino traditam: Inter duram, et benignam sententiam circa præcepta, benigna interpretatio cateris paribus facienda est. Dicendum remanet de Conscientia Dubia, et Probabili. De his in sequentibus duobus Capitibus seorsim disseremus.

## CAPUT II.

## De Conscientia Dubia.

20 Quænam sit Conscientia Dubia? Quodnam sit Dubium Positivum et Negativum?

21 Quodnam Dubium Speculativum, et Practicum?

22 Numquam licet operari cum Conscientia practice dubia.

25 De eo qui scit aliquid esse malum, sed dubitat, an sit grave, aut leve.

24 Quid debeat agene, qui est practice dubius?

25 An liceat operari cum conscientia speculative dubia?

26 De pluribus Principiis reflexis, ex quibus formari potest conscientia practice certa.

27 De lege dubia, vel dubie promulgata: et de Lege certa

dubie abrogata.

28 De voto dubie emisso; et de voto certe emisso, et dubie impleto. 29. Quid de eo, qui judicat probabiliter implésse votum? 30. Quid sì quis opus voti jam prastitit, sed voti immamor?

31 An subditus teneatur obedire Superiori in re, quæ est dubie

mala ?

32 Dubia de diversis rebus.

33 Quid in dubio de valore Matrimonii; Remissive ad lib. VI. n. 903. et 904.

34 Quid in dubio de solutione, si debitum est certum?

35 Quid in dubio de debito, si quis rem possidet bona fide? 36 Quid si contra Possessorem urgeat ratio probabilis, et nulla pro ipso?

37 Quid si Possessor, superveniente dubio, neglexerit inqui-

rere veritatem?

38 An possit Eucharistiam accipere, qui dubitat, an aliquid cibi vel'potús deglutiverit?

39 Quid si dubitat, an deglutiverit ante vel post mediam

noctem?

20 Conscientia dubia est ea, quæ suspendit assensum pro utraque parte dubii, remanetque unceps, et hæsitans. Dividitur autem Conscientia dubia in practice dubiam, et speculative dubiam. Dubium verò dividitur in Negativum, et Positivum. Negativum est, quandò ex neutra parte occurrunt rationes probabiles, sed tantum leves. Positivum est, quando pro utraque parte, vel saltem pro una adest grave motivum, sufficiens ad formandam Conscientiam probabilem, licet cum formidine de opposito; ideò dubium positivum ferè semper coincidit cum opinione probabili, de

qua in Capite sequenti loquemur.

Deindè dividitur dubium in speculativum, et Practicum. Speculativum est, quo quis dubitat de rei veritate, v. g. an bellum aliquod sit justum, vel injustum: an pingere die festo sit opus servile, vel liberale: an Baptismus cum aqua distillata sit validus, aut nullus, et similia. Practicum autem dubium est, quo dubitatur de rei honestate, v. gr. an licet mihi in tali bello dubie justo militare: an hac die festiva pingere : an hunc Puerum aqua distillata baptizare. Semper itaque distinguendum Verum a Licito; dubium enim Speculativum, licet in obliquo, et potius consequenter respiciat Licitum, tamen in recto, et principaliter Speculativum respicit Verum, Practicum autem respicit Licitum.

22 His positis, dicimus I. numquam esse licitum cum Conscientia practice dubia operari; et casu quo aliquis operatur, peccat, et quidem peccato ejusdem speciei et gravitatis, de quo dubitat; quia qui se exponit periculo peccandi, jam peccat, juxta illud: Qui amat periculum, in illo peribit. Eccl. 3. 21. Quare si

debitat, an illud sit mortale, mortaliter peccat.

Quid si sciat quis, aliquid esse malum, sed dubitat, 23 m sit mortale, aut veniale, et cum tali dubio operatur? Alii censent hunc peccare graviter, vel leviter prout in specie objectum peccati est grave, aut leve. Ita Vasquez, Sanchez etc. Alii cum Azor. Bonac. Castropal. etc. putant semper peccare graviter. Alii tandem cum Navar. Valent. Granad. et aliis plurimis satis probabiliter tenent tantum venialiter peccare, si homo ille minime advertit nec etiam in confuso ad periculum graviter peccandi, neque ad obligationem rem examinandi, et modò objectum non sit certe per se peccatum grave: adderem, modo etiam homo sit timoratæ conscientiæ.

Qui igitur est practice dubius circa aliquam actio-24 nem, debet utique priùs dubium deponere per principium certum, vel reflexum de honestate actionis illius, juxtà id quod exponemus in Dissertatione de Usu opinionis probabilis; modo homo ille sit sufficiens ad formandam sibi conscientiam practice certam, et deindè potest operari. Si verò insufficiens sit (puta quia rudis) tenetur Parochum, aut Confessarium, vel alium pium ac doctum consulere, et juxta consilium agere. Qui verò dubius esset, sed omnibus ponderatis adverteret, dubium esse inane, hic bene potest (ut recte scribit Continuator Tournely Tom. 1. tract. de Act. hum. c. 3. art. 4. de Cons. dubia) dubium suum deponere sine alia reflexione, et sic actionem exequi; tunc enim si malitia illius ignoratur, ignorantia illa est omnino involuntaria, utpote quæ studio superari non potest, prout docet Angelicus.

Dicimus II. Licitum esse operari cum conscientia 25 speculative dubia, semper ac operans per alias rationes, sive principia reflexa judicat practice actionem suam esse certe moraliter honestam. Aliæ enim (ut sapienter ratiocinatur Episcopus Abelly) sunt rationes, quibus judicamus de rei veritate, nempè de pro-

babilitate, sive de dubietate alicujus opinionis, v. g. quod bellum hoc sit probabiliter, aut dubie justum: aliæ quibus judicamus de honestate actionis, scilicet quod in hoc bello, imperante Principe, liceat subdito præliari, juxta doctrinam S. Augustini supra allatam in cit. can. quid culpatur. Quod autem ex principiis reflexis possit benè formari conscientia moraliter certa de honestate actionis, clarè patebit infrà ex Dissertatione Opinionis probabilis, quam in fine hujus Tractatus afferemus.

26! Horum principiorum principalissimum est illud, quod Lex dubia non potest certam inducere obligationem. Veritas hujus principii (quod non negatur neque ab ipsis rigidæ sententiæ fautoribus) evidenter in Dissertatione mox enunciata probabitur. Vide ibi dicenda. Ex hoc autem primò efformatur secundum illud principium: Melior est conditio possidentis. Ouoties enim lex dubia minimè ligat hominem, homo utique remanet solutus, et liber ab obligatione legis, eoque casu licite potest uti sua libertate, quam verè possidet, cum lex est dubia; ait enim S. Thomas: Illud dicitar licitum, quod nulla lege prohibetur. In 4. sent. Dist. 15. q. 2. art. 4. ad 2. Hoc autem secundum principium, licet aliqui illud infirmare conentur, dicentes quod valet tantum pro foro, vel tantum in materia justitiæ; ego tamen nescio, quomodo in omnibus negari possit. Quæstio tantum esse potest, an in quolibet dubio morali possideat lex, aut libertas. Antiprobabilistæ dicunt semper legem possidere; nos verò dicimus, aliquando possidere legem, aliquando libertatem, nempè cum lex non est adhuc promulgata. Hæc (dico) quæstio est, sed nemo negare potest principium, meliorem semper esse possidentis conditionem. Casu igitur quo possidet lex, pro ea standum est; si verò possidet libertas, standum pro libertate. Ad dignoscendum autem, pro qua parte in dubiis stet possessio, videndum pro qua stet præsumptio. Præsumptio verò stat pro ea parte, que non tenetur ipsa factum probare, sed onus probandi illud transfert in

alteram: Factum enim non præsumitur, nisi probetur; quod est aliud principium approbatum a 1. 2. de Probation. In dubio igitur factum non præsumitur, sed est probandum. Si verò factum est certum, puta si Matrimonium certè est initum, et dubitatur, an ritè initum sit, aliud principium servari debet: In dubio omne factum præsumitur rectè factum. Sive: In dubio præsumitur factum, quod de jure faciendum erat. Sive:

Standum pro valore actús.

Ex præfatis infertur, quod si lex est dubiè condita, 27 vel dubiè promulgata, non obligat, quia possessio non stat pro ipsa, sed pro libertate. Idem dicendum, si dubitatur, an in lege promulgata comprehendatur vel ne aliquod onus; tunc enim non tenemur illud implere, quia pro illa parte, de qua lex est dubia, lex non possidet. Contrà verò si lex est certè condita, et certè promulgata, et indè oritur dubium, an sit abrogata, vel revocata, aut dispensata, est observanda; quia tunc ipsa possidet. Sic etiam in dubio, an lex per se justa fuerit acceptata, etiam observari debet, quia præsumendum est, eam suisse receptam ex illo alio principio: In dubio præsumitur factum, quod de

jure faciendum erat.

Infertur 2. id quod de lege dictum est, dicendum 28 esse etiam de voto; votum enim est instar legis particularis, quam homo sibi imponit. Hinc si quis dubitat, an emiserit votum, non tenetur illud implere, ut communiter docent Cabassutius Theor. Jur. 1. 1. c. 8. n. 19. Suar. in 3. p. Disp. 40. sect. 5. n. 15. Sanch. in Dec. l. 1. c. 10. n. 36. Anacl. de Voto q. 2. Concl. 3. Salm. eod. tit. c. 1. n. 143. cum aliis innumeris. Sic pariter qui dubitat, an in voto emisso comprehendatur aliquid, vel non, non tenetur ad votum, quoad partem de qua dubitat: pro illa enim parte votum non possidet, ut habetur ex cap. Ex parte 18. de Censibus, ubi, cum aliqui quædam vota emisissent, et posteà dubitarent, an tenerentur ad majus, vel ad minus promissionis factæ, sancitum fuit teneri eos tantom ad minus; ideòque notat ibi Glossa: In dubiis Tom. I.

liberum est sequi, quod magis placuerit. Contrà verò si quis est certus de voto, et dubitat de satisfactione, tenetur quidem ad votum, quia tunc votum possidet.

29 Dicunt tamen plures Auctores, quod si quis probabiliter judicat jam voto satisfecisse, an teneatur hoc non obstante illud implere? Negant plures AA. nempè Roncagl. de Præc. Dec. c. 2. de Voto q. 4. Salm. cod. tit. c. 1. n. 145. cum Laym. Lugo de Pænit. Disp. 16. n. 60. et alii; quia (ut ajunt) cum obligatio legis eo casu sit dubia, fit dubia etiam legis possessio. Olim probabilem hanc opinionem putavi, ductus magis a probabilitate extrinseca, quam intrinseca; sed re meliùs perpensa, nunc minimè illam probabiler. censeo. Hinc oppositam dico tenendam cum Concina tom. 3. Diss. 2. de Voto c. 4. n. 10. Antoine de Relig. c. 3. de Voto q. 5. Fill. Leandr, et aliis. Ratio, quia, cum votum est dubiè emissum, recte dicitur non adesse obligationem illud implendi, tunc enim possidet libertas; cum tamen votum est certum, libertas hæc ligata remanet ab obligatione voti, donec votum certè non sit impletum. Tum tantum prima sententia admitti posset, cum probabilitas esset talis, quod præsumere faceret quadam certitudine morali, voto jam fuisse satisfactum. Quod autem diximus de voto, intelligendum est etiam de satisfactione pœnitentiæ sacramentalis.

30 Si quis autem votum emisisset, et posteà opus promissum jam præstitisset, immemor tamen obligationis ex voto contractæ, valdè probabiliter non tenetur opus illuditerum præstare, ut docent Suarez de Rel.l. 4.c. 26. n. 8. Laym. l. 1.t. 4.c. 4. n. 7. Sanch. Dec. lib. 1.c. 13. n. 10. Bonac. de Leg. q. 1.p. 10. n. 13 cum Azor. Less. et aliis communiter. Hoc tamen procedit semper ac vovens certè judicare potest; quod si memor voti fuisset, pro illius satisfactione applicasset opus illud: quod utique communiter præsumendum est; quisque enim generalem voluntatem habet priùs oneri ex obligatione debito faciendi satis, proindè opera supererogationis addendi.

31 Infertur 3. quod subditus, quamvis non teneatur

cebedientiam præstare Superiori præcipienti in iis quæ sunt certè illicita, tenetur verò in iis de quibus dubium est, an sint licita vel ne; quia in dubiis standum est pro Superiore possidente jubendi potestatem, qua in dubio expoliari nequit; ita communiter Cajet. qui 169. art. 2. ad. 4. Contin. Tournely t. 3. p. 89. q. 5. R. 2. et alii plures cum S. Antonin. S. Bonavent., Cabassut Soto, etc. Limitant verò Sotus, Tournely, Less. Sanch. Salmant. etc. communissimè, quoties res præcepta esset valdè difficilis et molesta, nempè si subditus obediendo deberet se vel alterum exponere periculo gravis damni spiritualis, vel temporalis. Hæc fusius exponemus tractando de Præceptis particularibus Lib. IV. Cap. I. n. 47.

Infertur 4. quod adolescens dubitans, an vigesi-32 mum primum annum expleverit, non tenetur ad jejunium. Dabitans verò, an pervenerit ad annum sexagesimum, quo completo, probabiliter homo deobligatur a jejunio, ut dicemus Lib. 3. n. 1036. tenetur ad jejunium, quia tunc possidet jejunii præceptum. Idem dicendum de co, qui dubitat de ætate requisita ad sacrum Ordinem, vel Beneficium suscipiendum; tunc enim stat possessio pro præcepto. Idemque dicendum de eo, qui est in Sabbato, et dubitat, an transierit hora mediæ noctis; tunc enim nequit vesci carnibus, cum adhuc possideat præceptum abstinentiæ. Secus verò si quis dubitat de hoc in feria quinta, quia tunc post adhibitam diligentiam licitè potest edere carnes cum adhuc possideat libertas. Ita Laym. 1. 1. c. 4. n. 35. Sanch. de Matr. Disp. 40. et 41. Busemb. ut supr. Dub. 3. n. 4. et 5. et alii plures.

Infertur 5. quod si post Matrimonium bona fide 33 contractum supervenit dubium de valore illius, antè inquisitionem veritatis dubitans non potest petere, sed tenetur reddere, ex cap. Dominus, de Sec. nupt. quia conjux dubium ignorans adhuc possidet jus petendi. Post verò inquisitionem dubitans potest etiam petere; ut probabiliùs tenent Soto, Habert, Wigandt, Roncaglia, Sanch. Salm. etc. Vide dicenda lib. 6. n. 903. et 904.

34 Infertur 6. quod certus de debito, et dubius de solutione, tenetur solvere, ut communiter docent Suar. Vasq. Lugo, et alii cum Sanch. Dec. l. 1. c. 10. n. 12. Casu verò, quo etiam creditor de suo jure dubitaret, censet Layman. l. 1. tr. 1. c. 2. Diana p. 4. tr. 3. R. 35. et Sporer de Consc. cap. 1. n. 85. cum Tamburin. Debitorem teneri tantùm ad partem pro rata dubii. Subdit tamen Layman, quod non auderet condemnare

creditorem, si totum exigeret.

Sed hic quæritur I. An possessor bonæ fidei, superveniente dubio, teneatur aliquid pro rata dubii restituere? Si dubium est æquale pro et contrà, communis est sententia cum Sanch. in Dec. l. 1. c. 10. n. q. adversus paucos, possessorem ad nihil teneri, ex Reg. 65. de Reg. Jur. in 6. ubi legitur : In pari casu melior est conditio possidentis. Et reg. 128. In pari causa possessor potior haberi debet. Sed quid, si rationes contrà possessorem sint validiores? Prima sententia dicit, quod licet ipse habeat rationem probabilem pro se, tenetur tamen in eo casu ad restitutionem pro rata illius majoris propensionis, quia conditio possidentis est quidem melior in pari, non autem in dubio inæquali. Ita Sanch. de Matr. 1. 2. D. 41. n. 19. cum Con. Val. et Led. apud Salm. de Rest. c. 1. n. 67. Secunda tamen communior et probabilior sententia docet ad nihil eum teneri, nisi moraliter constet rem esse alienam. Ita Palaus tr. 1. D. 3. p. 2. n. 11. Lugo D. 17. n. 93. Roncaglia de Rest. c. 2. qu. 3. R. 2. cum Laym. Carden. Dic. Tamb. Dian. Burg. et aliis apud Croix 1. 3. p. 2. n. 563. Mazzot. de Consc. c. 3. Sporer de Consc. c. 1. sect. 4. n. 66. cum Moll, et S. Aug. lib. de Fid. et Op. c. 7. relato in can. Si Virgo 34. q. 1. qui ait : Possessor rectissime dicitur, quamdiù se possidere ignorat alienum. Dum autem certò non constat (ait Sporer) rem esse alienam, tamdiù possessor ignorat se possidere alienum. Ratio præcipua hujus sententiæ est, quia per possessionem bonæ fidei acquiritur verum jus; possessio enim a Juristis sic definitur: Jus insistendi in re non prohibita possideri. Quapropter domi-

nium rei donec dubium est, possessor retinet jus insistendi; ita tamen ut antè diligentiam adhibendam ad veritatem assequendam, ipse tenetur rem servare; at post diligentiam, et veritate non assecuta, potest illam consumere, et etiam alienare, admonito rerum emptore de dubio vertente super re. Et propter hanc polissimam rationem Sanchez, Dec. dict. n. q. mutavit sententiam alibi defensam, et secundam est secutus. Cardinalis etiam Sfondratus, in Reg. Sac. 1. § 20. n. 11. dicit non esse procedendum contrà possessorem, nisi ex certitudine. Hinc parum probabile videtur id quod hic addit Roncaglia lib. 1. c. x. q. 3. R. 2. nempè quod si rationes possidenti faventes sint tantum tenuiter probabiles, tunc ipse teneatur rem restituere, saltem quoad majorem partem; nam si contrà possessorem rationes sint taliter probabilissimæ, ut fundent contrà ipsum moralem certitudinem, tunc ipse tenetur totam rem restituere; si autem secus, ad nihil tenetur.

Quæritur II. Quid si contrà possessorem adsit ratio 36 probabilis, et nulla pro ipso? Prima sententia tenet, quod si ratio illa probabilis generat assensum opinativum unicum, quod res sit aliena, ita ut possessor nullum habeat assensum, quod res sit sua; tunc tenetur restituere. Secus si adhuc probabiliter putaret rem esse suam. Ita Sanch. Dec. I. i. c. 10. n. 9. citans Vasquez, Palaus tom. 1. tr. 1. Disp. 3. p. 2. Renzi de 7. Præc. c. 3. sect. 2. q. 15. Tamb. Dec. lib. 1. c. 3. 5. 7. verb. Restitutio n. 7. Viva opusc. de Consc. dub. q. 2. art. 1. n. 8. in fin. ubi dicit, quod cum possessor habet rationem probabilem contra, et nullam pro se, tunc habet moralem certitudinem, quod res sit aliena. Secunda sententia, quam tenet Salas 1. 2. q. 21. tr. 8. Disp. unic. Sect. 23. n. 231. dicit quod adhuc quandò rationes pro contraria parte assensum generant, modò non convincant, nec assensus sit certus moraliter, sed merè opinativus, includens formidinem, quæ necessariò in opinione includitur, tunc possessor potest rem retinere, quia possessio præponderat omnibus rationibus non convincentibus.

Præfatæ opiniones videntur sic posse conciliari. Certum est, quod legitima possessio cuique tribuit jus certum rem retinendi, donec non constet de jure alterius, ut dicunt communissime Palaus, Laym. Sperer, et alii cit. ut sup. cum Croix dicto n. 563. Et ipse Viva loc. cit. id concedit, dicens quod possessio bonæ fidei parit jus certum, quod prævalere debet juri probabili, et non moraliter certo alterius. Ratio est, quia possessio legitima fundat de se præsumptionem certam de just. . tia possessoris, ut dicunt Wigandt Exam. 3. de Consc. et Lugo de just. D. 17. n. 94. Ergo etiamsi adsit judicium probabile contrà possessorem, et nulla probabilitas illi assistat, adest tamen præsumptio orta ab ipsæ possessione, quæ tribuit ei jus certum, quod nequit superari, nisi à jure certo alterius per rationes certas convincentes.

Quapropter prima sententia dicens, quod possessor teneatur restituere, quando habet assensum opinativum contrarium, et nullum pro se, sanè est intelligenda, quando possessio esset ex aliqua parte infirma, utpote dubia, vel incæpta cum dubia fide, ita ut nulla legitima præsumptio ex ea oriri videatur pro possessore; tunc enim verè nulla probabilitas ipsi assisteret, unicumque judicium opinativum tunc ipsa haberet rem esse alienam. Secus verò, si haberet possessionem certam ac legitimam bonæ fidei; quia tunc sola possessio, etiamsi nulla alia ratio ei suffragaretur, præberet illi jus certum, quod superari non potest nisi a rationibus certis oppositis, non autem ab opinione probabili, quæ necessariò formidinem includit. Et hoc clarè innuit Lugo citata D. 17. n. 94. ubi ait, possessionem de se parere præsumptionem prævalentem pro possessore, ne ipse sit privandus, donec non constet de jure alterius per probationem superantem præsumptionem possessionis. Undè rectè concludit Croix lib. 1. n. 501. quod licet pro possessore non sit probabile argumentum, si tamen pro petitore non sit argumentum nisi probabile, possessor adhuc licitè retinet, quia possessio est jus certum retinendi, contrà

quod non prævalet nisi certitudo. Hoc idem dicetur pariter de Matrimonio probabiliter nullo. Vide 1.6.

r. 904.

Quæritur III. Quid si possessor bonæ fidei, dubio 37 superveniente, negligat culpabiliter diligentiam adhibere, sed posteà non possit verus dominus ampliùs adinveniri? La-Croix lib. 3. p. 2. n. 564. Ronc. l. cit. et Salm. n. 64. cum Sanch. Less. etc. dicunt tunc possessorem teneri rem restituere pro rata dubii. Contrà verò Palaus tom. 1. t. 1. D. 3. p. 2. n. 9. Bonac. de Contr. D. 1. q. 2. p. 2. n. 8. Tamb. de Consc. c. 3. v. Restitutio, n. o. cum Dian. et Reb. probabile putant quod possessor, quamvis peccarit mortaliter, diligentiam omittendo, tunc tamen ad nihil tenetur, cum ex una parte damnum illatum sit dubium, et ex alia jus possessionis bona fide acquisitum ipse adhuc retineat. Verius autem censeo dicendum, quod talis possessor teneatur aliquid restituere (vel domino, vel pauperibus, si dominus sit incertus). Ratio est, quia cum ipse culpabiliter dominum privarit spe, quam dominus ad rem habere poterat, etilla spes erat quidem pretio æstimabilis, jam damnum certum est illatum domino, qui spem illam etiam certè possidebat. Puto tamen non esse faciendam restitutionem pro quantitate dubii, ita ut, si rationes ex utraque parte essent'æquales, res sive ejus pretium pro medietate sit restituendum, sed minus, et fortè valdè minus; quia illa spes domini non poterat æstimari pro medietate valoris rei, sed multò minoris, stante æquali probabilitate rationis ex una parte, et certo jure possessionis ex alia, quæ possessori favebat, et adhuc favet: possessio enim rei multò quidem majoris æstimatur, quam possessio spei.

Notat autem I. Tamb. l. c. n. 7. cum Villal. et aliis, quod si possessor incipiat dubitare per rationes probabiles, tenetur quidem inquirere veritatem, secùs verò, si dubitaret per rationes tantum tenues. Notat II. Croix l. 3. p. 2. n. 562. cum Vasq. Lay. Pal. Sanch. Mol. etc. et non improbabile putat Ronc. d. q. 3. n. 1. quod cum possessor (etiam qui cum dubio inceperit

possidere) rem habuerit a possessore bonæ fidei, si posteà diligentia fit impossibilis, nihil tenetur restituere; ipse enim in omne jus illius legitimè tunc succedit.

38 Quid denique dicendum in dubio, si aliquid cibi vel potûs deglutiveris, an possis tunc Eucharistiam accipere. Negant Sanchez lib. 2. de Matr. Disp. 41. n. 40. Roncaglia de Euchar. c. 5. qu. 6. et Salmant. eod. tit. c. 7. n. 69. cum aliis; tum quia (ut ajunt) legi certæ non communicandi sine jejunio non satisfacit per dubiam satisfactionem; tum quia id videtur gravi irreverentia non carere. Alii tamen, ut de Lugo de Eucharistia Disp. 15. n. 43. Castrop. Disp. 3. punct. 8. n. 9. Laym. l. 1. tract. 1. c. 5. n. 36. Diana tom. 2. tr. 4. de Sacram. Resol. 29. La-Croix l. 6. part. 1. n. 576. Busemb. loc. cit. n. 6. Sporer de Sacr. Miss. cap. 6. n. 274. cum Sa, Carden. Med. Gobat. Boss. et aliis dicunt, in tali dubio benè te posse communicare. Ratio horum est, quia lex jejunii non est positiva, ita ut præcipiatur jejunium tamquam requisitum absolute necessarium ad communicandum; sed est prohibitiva, qua prohibetur quisque accedere ad Communionem, si aliquid cibi aut potûs sumpserit, ne conjungatur terrenus cibus cum divino. Id enim, ait Lugo loc cit. constare ex Conc. Bracharensi II. Can. 10. ubi prohibetur, ne aliquis, quocumque cibo præsumpto, oblationem consecret in altari. Item in Conc. Toletano VII. Can. 2. habetur: Nullus post cibum, potumque quamlibet minimum sumptum Missam facere præsumat. Item in Concilio Œcumenico Constantiensi Sess. 13. §. In nomine Sanctæ etc. dicitur, Sacrorum Canonum auctoritas, et approbata. consuetudo Ecclesia servavit, et servat, quod hujusmodi Sacramentum non debet confici post cænam, nec a fidelibus recipi non jejunis, nisi in casu infirmitatis, aut alterius necessitatis a jure, vel Ecclesia concesso, vel admisso. Ita apud Lugo loco cit. n. 18. et 19. Posito igitur, quod lex jejunii est prohibitiva, nempè ne quis communicet post cibum sumptum, probandum est factum jejunii fracti, ut quis communicare prohibea-

tur. In dubio autem an factus sit casus, quo vigeat piohibitio legis, non tenetur is abstinere a Communione, dum adhuc tunc possidet sua libertas; præcepto enim Ecclesiæ, inquit Lugo, ne quis communicet post cibum, non adversatur, qui facto examine non scit se aliquid sumpsisse. Licitè igitur in dubio de fractione jejunii, ille communicat, etenim cum ipsi eo casu tantum vetita esset Communio, quo jejunium fregisset, benè possidet libertas communicandi, usquedum de fractione non constat. Ratio hæc non videtur contemnenda ut futilis : saltem eò casa lex prohibens Communionem non videtur certa, et tamquam dubia non obligat, juxta dicta Lib. I. n. 34. et seq. Ad secundam autem rationem irreverentiæ oppositam respondent, non censeri irreverentem, qui utitur jure suæ libertatis, maximè si ex devotione ad Communionem accedit.

An autem idem dicendum, quod possit communi-39 care, qui dubitat, an post mediam noctem cibum, aut potum sumpserit? Negat Lugo, quia (ut ait) cumquis scit se comedisse, et dubitat an comederit post mediam noctem, videtur ipsi incumbere onus probandi, post mediam noctem non comedisse. Sed pace tanti viri dicimus, quod ratio supra adducta, quod lex sit prohibitiva, non positiva, si valet pro primo casu, valet etiam pro secundo; prohibitio enim est. non communicandi illis, qui aliquid sumpserint post mediam noctem; si ergo, ne ipsi communicare possint, probandum est factum, quod aliquid sumpserint, probandum est etiam factum, quod sumpserint post mediam noc!em: Cæterum affirmativam sententiam tenent alii DD. supra citati, quibus accedit doctus P. Eusebius Amort Theol. tom. 2. Disp. 5. qu. 4. ubi inquirens, an comedens in dubio, utrum jam sonuerit hora duodecima noctis, possit sequenti die communicare? Sic respondet : Potest communicare, quia melior est conditio possidentis, quamdiù in contrarium non dantur præsumptiones tam fortes, ut operans probaliliùs credat jam sonuisse duodecimam.

Tom. I.

Præfatæ opiniones videntur sic posse conciliari. Certum est, quod legitima possessio cuique tribuit jus certum rem retinendi, donec non constet de jure alterius, ut dicunt communissime Palaus, Laym. Sporer. et alii cit. ut sup. cum Croix dicto n. 563. Et ipse Viva loc. cit. id concedit, dicens quod possessio bonæ fidei parit jus certum, quod prævalere debet juri probabili, et non moraliter certo alterius. Ratio est, quia possessio legitima fundat de se præsumptionem certam de just. tia possessoris, ut dicunt Wigandt Exam. 3. de Consc. et Lugo de just. D. 17. n. 94. Ergo etiamsi adsit judicium probabile contrà possessorem, et nulla probabilitas illi assistat, adest tamen præsumptio orta ab ipsa possessione, quæ tribuit ei jus certum, quod nequit superari, nisi à jure certo alterius per rationes certas convincentes.

Quapropter prima sententia dicens, quod possessor teneatur restituere, quando habet assensum opinativum contrarium, et nullum pro se, sanè est intelligenda, quando possessio esset ex aliqua parte infirma, utpote dubia, vel incæpta cum dubia fide, ita ut nulla legitima præsumptio ex ea oriri videatur pro possessore; tunc enim verè nulla probabilitas ipsi assisteret, unicumque judicium opinativum tunc ipsa haberet rem esse alienam. Secus verò, si haberet possessionem certam ac legitimam bonæ fidei; quia tunc sola possessio, etiamsi nulla alia ratio ei suffragaretur, præberet illi jus certum, quod superari non potest nisi a rationibus certis oppositis, non autem ab opinione probabili, quæ necessariò formidinem includit. Et hoc clarè innuit Lugo citata D. 17. n. 94. ubi ait, possessionem de se parere præsumptionem prævalentem pro possessore, ne ipse sit privandus, donec non constet de jure alterius per probationem superantem præsumptionem possessionis. Undè rectè concludit Croix lib. 1. n. 501. quod licet pro possessore non sit probabile argumentum, si tamen pro petitore non sit argumentum nisi probabile, possessor adhuc licitè retinet, quia possessio est jus certum retinendi, contrà

quod non prævalet nisi certitudo. Hoc idem dicetur pariter de Matrimonio probabiliter nullo. Vide 1.6.

n. 904.

Quæritur III. Quid si possessor bonæ fidei, dubio 37 superveniente, negligat culpabiliter diligentiam adhibere, sed posteà non possit verus dominus ampliùs adinveniri? La-Croix lib. 3. p. 2. n. 564. Ronc. l. cit. et Salm. n. 64. cum Sanch. Less. etc. dicunt tunc possessorem teneri rem restituere pro rata dubii. Contrà verò Palaus tom. 1. t. 1. D. 3. p. 2. n. 9. Bonac. de Contr. D. 1. q. 2. p. 2. n. 8. Tamb. de Consc. c. 3. v. Restitutio, n. o. cum Dian. et Reb. probabile putant quod possessor, quamvis peccarit mortaliter, diligentiam omittendo, tunc tamen ad nihil tenetur, cum ex una parte damnum illatum sit dubium, et ex alia jus possessionis bona fide acquisitum ipse adhuc retineat. Verius autem censeo dicendum, quod talis possessor teneatur aliquid restituere (vel domino, vel pauperibus, si dominus sit incertus). Ratio est, quia cum ipse cul pabiliter dominum privarit spe, quam dominus ad rem habere poterat, etilla spes erat quidem pretio æstimabilis, jam damnum certum est illatum domino, qui spem illam etiam certè possidebat. Puto tamen non esse faciendam restitutionem pro quantitate dubii, ita ut, si rationes ex utraque parte essent æquales, res sive ejus pretium pro medietate sit restituendum, sed minus, et fortè valdè minus; quia illa spes domini non poterat æstimari pro medietate valoris rei, sed multò minoris, stante æquali probabilitate rationis ex una parte, et certo jure possessionis ex alia, quæ possessori favebat, et adhuc favet: possessio enim rei multò quidem majoris æstimatur, quam possessio spei.

Notat autem I. Tamb. l. c. n. 7. cum Villal. et aliis, quod si possessor incipiat dubitare per rationes probabiles, tenetur quidem inquirere veritatem, secùs verò, si dubitaret per rationes tantum tenues. Notat II. Croix 1. 3. p. 2. n. 562. cum Vasq. Lay. Pal. Sanch. Mol. etc. et non improbabile putat Ronc. d. q. 3. n. 1. quod cum possessor (etiam qui cum dubio inceperit

possidere) rem habuerit a possessore bonæ fidei, si posteà diligentia fit impossibilis, nihil tenetur restituere; ipse enim in omne jus illius legitimè tunc succedit.

38 Quid denique dicendum in dubio, si aliquid cibi vel potûs deglutiveris, an possis tunc Eucharistiam accipere. Negant Sanchez lib. 2. de Matr. Disp. 41. n. 40. Roncaglia de Euchar. c. 5. qu. 6. et Salmant. eod. tit. c. 7. n. 69. cum aliis; tum quia (ut ajunt) legi certæ non communicandi sine jejunio non satisfacit per dubiam satisfactionem; tum quia id videtur gravi irreverentià non carere. Alii tamen, ut de Lugo de Eucharistia Disp. 15. n. 43. Castrop. Disp. 3. punct. 8. n. 9. Laym. l. 1. tract. 1. c. 5. n. 36. Diana tom. 2. tr. 4. de Sacram. Resol. 29. La-Croix 1. 6. part. 1. n. 576. Busemb. loc. cit. n. 6. Sporer de Sacr. Miss. cap. 6. n. 274. cum Sa, Carden. Med. Gobat. Boss. et aliis dicunt, in tali dubio benè te posse communicare. Ratio horum est, quia lex jejunii non est positiva, ita ut præcipiatur jejunium tamquam requisitum absolute necessarium ad communicandum; sed est prohibitiva, qua prohibetur quisque accedere ad Communionem, si aliquid cibi aut potûs sumpserit, ne conjungatur terrenus cibus cum divino. Id enim, ait Lugo loc cit. constare ex Conc. Bracharensi II. Can. 10. ubi prohibetur, ne aliquis, quocumque cibo præsumpto, oblationem consecret in altari. Item in Conc. Toletano VII. Can. 2. habetur: Nullus post cibum, potumque quamlibet minimum sumptum Missam facere præsumat. Item in Concilio Œcumenico Constantiensi Sess. 13. §. In nomine Sanctæ etc. dicitur. Sacrorum Canonum auctoritas, et approbata. consuetudo Ecclesia servavit, et servat, quod hujusmodi Sacramentum non debet confici post cænam, nec a fidelibus recipi non jejunis, nisi in casu infirmitatis, aut alterius necessitatis a jure, vel Ecclesia concesso, vel admisso. Ita apud Lugo loco cit. n. 18. et 19. Posito igitur, quod lex jejunii est prohibitiva, nempè ne quis communicet post cibum sumptum, probandum est factum jejunii fracti, ut quis communicare prohibea-

tur. In dubio autem an factus sit casus, quo vigeat prohibitio legis, non tenetur is abstinere a Commudum adhuc tunc possidet sua libertas; præcepto enim Ecclesiæ, inquit Lugo, ne quis communicet post cibum, non adversatur, qui facto examine non scit se aliquid sumpsisse. Licitè igitur in dubio de fractione jejunii, ille communicat, etenim cum ipsi eo casu tantum vetita esset Communio, quo jejunium fregisset, benè possidet libertas communicandi, usquedum de fractione non constat. Ratio hæc non videtur contemnenda ut futilis : saltem eò casu lex prohibens Communionem non videtur certa, et tamquam dubia non obligat, juxta dicta Lib. I. n. 34. et seq. Ad secundam autem rationem irreverentiæ oppositam respondent, non censeri irreverentem, qui utitur jure suæ libertatis, maximè si ex devotione ad Communionem accedit.

An autem idem dicendum, quod possit communi-39 care, qui dubitat, an post mediam noctem cibum, aut potum sumpserit? Negat Lugo, quia (ut ait) cumquis scit se comedisse, et dubitat an comederit post mediam noctem, videtur ipsi incumbere onus probandi, post mediam noctem non comedisse. Sed pace tanti viri dicimus, quod ratio supra adducta, quod lex sit prohibitiva, non positiva, si valet pro primo casu, valet etiam pro secundo; prohibitio enim est. non communicandi illis, qui aliquid sumpserint post mediam noctem; si ergo, ne ipsi communicare possint, probandum est factum, quod aliquid sumpserint, probandum est etiam factum, quod sumpserint post mediam nociem. Gæterum affirmativam sententiam tenent alii DD. supra oitati, quibus accedit doctus P. Eusebius Amort Theol. tom. 2. Disp. 5. qu. 4. ubi inquirens, an comedens in dubio, utrum jam sonuerit liora duodecima noctis, possit sequenti die communicare? Sic respondet: Potest communicare, quia melior est conditio possidentis, quamdiù in contrarium non dantur prasumptiones tam fortes, ut operans probaliiliùs credat jam sonuisse duodecimam.

Tom. I.

# CAPUT III.

## De Conscientia Probabili.

40 Quæ sit conscientia probabilis. Quo que enumerentur diversæ probabilitatum species?

41 Quænam sit probabilitas facti, et quænam juris?

42 Numquam licet uti probabilitate facti cum periculo damni alterius.

43 Quamnam opinionem sequi teneamur in materia fidei?

44 Quamnam opinionem sequi debeat Medicus? 45. An possit uti remedio minus tuto? 46. Quid si desperatur de salute infirmi?

47 Quamnam opinionem debeat sequi Judex?

48 Quamnam minister in collatione Sacramentorum? 49, Quid si adsit necessitas? 50. An liceat uti opinione probabili quoad contrahendum Matrimonium, et quoad jurisdictionem Confessarii, casu quo præsumitur suppleri ab Ecclesia? De hoc vide dicenda lib. VI: n. 573. et dicenda de Errore Communi n. 572.

51 An quod dicitur de administratione Sacramentorum circa usum sententiæ tutæ, idem dicendum sit de susceptione

Sacramentorum.

52 Quid si venator dubitat, an animal feriendum sit fera, vel homo?

53 An liceat uti opinione probabili probabilitate juris. De opinione tenuiter probabili. 54 De opinione probabilissima.

55 DISSERTATIO de usu moderato opinionis probabilis.

40 Conscientia probabilis est, qua quis innixus aliqua opinione probabili, format sibi practicum dictamen rationis ex certis principiis reflexis, sive concomitantibus ad licitè operandum. Hinc tamen advertendum diversas dari probabilitatum species: alia enim est opinio tenuiter probabilis, alia probabilis, alia probabilis, alia probabilior, alia probabilissima, alia certa moraliter, alia tuta, alia tutior. Opinio tenuiter probabilis est, quæ aliquo fundamento nititur, sed non tali, ut valeat assensum viri prudentis ad se trahere; hac autem opinione nequimus licitè uti ex Propos. 3. proscripta

ab Innoc. XI. quæ dicebat : Generatim dum probabilitate sive intrinseca sive extrinseca, quantumvis tenui, modò a probabilitatis finibus non exeatur, confisi aliquid agimus, semper prudenter agimus. Probabilis est, quæ gravi fundamento nititur, vel intrinseco rationis vel extrinseco auctoritatis, quod valet ad se trahere assensum viri prudentis, etsi cum formidine oppositi. Probabilior est, quæ nititur fundamento graviori, sed etiam cum prudenti formidine oppositi, ita ut contraria etiam probabilis censeatur. Probabilissima est, quæ nititur fundamento gravissimo, quapropter opposita censetur vel tenuiter, vel dubiè probabilis; hâc autem opinione semper licité utimur, ut constat ex Propos. damnata ab Alexandro VIII. quæ dicebat : Non licet sequi opinionem vel inter probabiles probabilissimam. Opinio sive sententia moraliter certa est, quæ omnem prudentem formidinem falsitatis excludit, ita ut opposita reputetur omninò improbabilis. Opinio demum tuta est, quæ recedit ab omni peccandi periculo. Tutior verò, quæ magis a tali periculo recedit, tametsi rationibus firmioribus non nitatur.

Deindè advertendum, aliam esse probabilitatem 4 Facti, aliam Juris. Probabilitas Facti est quæ versatur circa rei veritatem, sive rei substantiam, nempè an Sacramentum cum tali materia collatum, sit validum, aut nullum: an contractus cum tali pacto initus, sit usurarius, vel ne. Probabilitas autem Juris versatur circa honestatem actionis, idest an liceat Sacramentum cum tali materia conferre: an contractum

cum tali pacto inire.

His positis dicimus, numquam esse licitum uti opi-42 nione probabili probabilitate Facti cum periculo damni alterius, aut sui ipsius; quia hujusmodi probabilitas minime aufert periculum damni; si enim opinio illa est falsa, non evitabitur proximi, aut operantis damnum; nam si exempli gratia Baptismus cum saliva collatus revera est nullus, ita ut Infans sine Baptismo remaneat, probabilitas in oppositum non potest utique efficere, ut sit validus.

et in omnibus ad æternam salutem necessitate medii spectantibus, sequi opinionem nec minus probabilem (ut ineptè dicebat Propos. 4. ab Innoc. XI. proscripta) neque probabiliorem, sed tenemur sequi sententiam tutiorem, ac per consequens amplecti debemus. Rel gionem magis tutam, qualis est procul dubio nostra Catholica; cum enim quævis alia Religio falsa sit, etiamsi aliqua videatur alicui probabilior, tamen amplectens eam, relictà tutiori, nequaquam damnum suæ æternæ salutis effugiet.

44 Infertur 2. quod Medicus tenetur adhibere medicamenta tutiora Infirmis profutura, nec potest uti remediis minus probabilibus, relicto probabiliori, sive tutiori: in medicamentis enim probabilius est, quod

est tutius pro sanitate Infirmi.

45 Sed dubitatur 1. utrum quandò non apparet medicamentum cerium, possit Medicus uti remedio minùs
probabili, probabiliori relicto? Affirmant Azor. Arag.
Montes. Salas, etc. apud Salmant. de Præc. V. cap. 1.
n. 143. Sed probabiliùs negant ipsi Salm. Sanch. Dec.
l. 1. cap. 9. n. 41. et ipsi Salm n. 144. cum Soto, Suar.
et Bonac. quia Medicus non solùm ex caritate, sed
etiam ex justitia, ratione officii, et taciti contractûs,
tenetur providere meliori modo saluti Infirmi, a quo

stipendium accipit.

46 Dubitatur 2. an quandò desperatur de salute Infirmi, possit Medicus applicare illi remedia, quæ ipsædubitat, an prosint, vel obsint? Certum est et commune 1. quod si probabile sit, remedium fore profuturum, tunc potest, imò tenetur illud applicare, quandò certius non habet: Vide Salman. loco cit. n. 150 in fine. Certum est 2. non licere applicare Infirmo etiam desperato remedium, de quo ignoratur, an sit salutare, vel noxium, ad experimentum faciendum super Infirmo. Ita communiter Salm.n. 148. cum Navar. Azor Castrop. Salas, Perez, etc. Ratio, quia illicitum est experimentum quærere cum periculo mortis Infirmi, vel accelerationis illius. Certum est 3. cum Sanch.

L. c. n. 42 et Salm. n. 153. in fine, quod si remedium est dubiè profuturum, et certò non nociturum, omnino Infirmo est applicandum. Quoad quæstionem autem duplex est sententia. Prima negat, quia ( ut suprà dictum est) numquam licet exponere Infirmum periculo mortis, nec illam accelerandi; ita Salmant. cit. c. 1. n. 150. cum Azor. Castrop. Sylv. Villal. etc. Secunda tamen Sententia, quæ satis probabilis est, et fortè probabilior, eamque tenent Sanch. Dec. l. 1. c. 9. n. 39. cum Valent. item Busemb. l. 4. infrà n. 291. ad IV. et Bonac, Filliuc. Reginald. Bardi apud Salm. n. 149. affirmat esse licitum, quia cum de Infirmo desperatur, conformiùs est prudentiæ, et voluntati Infirmi (præsertim si ipse expressè in hoc consentiat ) applicare illi remedium dubium, quam illud orhittere cum certitudine mortis. Idque ut certum habet Antoine tract. de Oblig. c. 7. agens de Officio Medici. Notat prætereà Sanchez n. 42. cum Navarro, quod etsi Medicus non potest contrà suam opinionem auctor esse remedii, si tamen illud ab aliis Doctoribus approbatur, et Infirmus consentit, licitè potest eo uti.

Infertur 3. quod Judex tenetur judicare juxta sen-47 tentiam probabiliorem; ipse enim tenetur ex præcepto divino, et humano jus suum cuique tribuere pro majori pondere rationum, quæ cuique favent. Hinc damnata fuit ab Innoc. XI. Propos. 2. quæ dicebat: Probabiliter existimo, Judices posse judicare juxta opiniones etiam minùs probabiles. Rectè verò advertit Cardenas cum aliis, quod si Reus est in legitima possessione rei controversæ, et habet pro se rationem probabilem, nequit Judex eum expoliare, etiamsi Actor probabiliores rationes pro se adducat; possessio enim legitima (ut diximus n. 35.) dat possessori jus certum rei retinendæ, donec constet de jure alterius. Vide dicenda Lib. IV. n. 212. Qu. II. ubi id fusè probabitur.

Infertur 4. quod in collatione Sacramentorum ne-48 quit Minister uti opinione nec probabili, nec probabiliori circà eorum valorem, sed tenetur sequi sententiam tutam, quæ est illa, quæ vel est tutior, vel

moraliter certa. Constat id ex Prop. I. ab Innoc. XI. proscripta quæ dicebat: Non est illicitum in Sacramentis conferendis uti opinione probabili de valore Sacramenti, nisi id vetet lex, conventio, aut periculum gravis damni incurrendi. Hinc sententia probabili tantum utendum non est in collatione Baptismi, Ordinis sacerdotalis, vel episcopalis.

Dixi, nisi adsit necessitas, etenim in extrema necessitate benè uti possumus qualibet opinione non solum probabili, sed etiam tenuiter probabili pro valore Sacramenti, ut rectè dicunt Holzmann de Bapt. a. 2. n. 97. Antoine de Bapt. q. 1. Cuniliat. de Sacr. in gen. c. 1. §. 3. n. 3. et alii communiter, modò Sacramentum conferatur sub conditione; quia conditio satis reparat Sacramenti injuriam, si fortè invalidè conferatur, et contrà necessitas sufficiens et justa est causa Sacramenti conditionatè conferendi. Vide dicenda Lib. 6. c. 1. de Bapt. n. 103. e. Materia autem dubia, et de Pæn. n. 482. in fin.

Dicunt autem plures AA. quod licitè uti possumus opinione probabili, ubi præsumitur Ecclesia supplere, ut evenire potest in Sacramento Matrimonii ad convalidandum contractum probabiliter tantum validum, si fortè contractus ille est nullus ob impedimentum, quod Ecclesia supplendo aufert, et in Sacramento Pœnitentiæ ad supplendam jurisdictionem Confessarii, si fortè illa desit. Hanc sententiam vocant communissimam Viva in Prop. 1. damn. ab Innocent. XI. n. 20. et La-Croix 1.6. n. 117. cum Suar. Less. Coninch. Regin. · etc. Imò Sporer de Consc. c. 1. n. 56. cum Dicast. vocat moraliter certam; hancque testatur esse praxim totius Ecclesiæ De Lugo disp. 19. n. 31. cum Arriaga, Suar, et Diana apud Carden.in Prop. 1. damn. ab Innocent XI. diss. 11. n. 166. et seqq. Sed vide Lib. 6. n. 573. ubi plura dicentur circa jurisdictionem Confessarii, quomodò et quandò præsumitur ipsa suppleri ab Ecclesia. An autem, stante errore communi, semper Ecclesia suppleat jurisdictionem in Sacramento Pœnitentiæ, 1 vide ibid. n. 572.

Quæritur prætereà, an quod dictum est de admi-51. nistratione Sacramentorum, dicendum etiam sit de susceptione, ita ut nullus possit suscipere Sacramentum cum opinione probabili? Prima sententia affirmat, et hanc tenent Carden. in Prop. 1. damn. ab Innoc. XI. Diss. 2. c. 3. n. 18. Viva sup. ead. Prop. 1. et La-Croix l. 6. n. 105. Ratio eorum, quia specialis reverentia debita Sacramentis exposcit, ut ea non exponantur periculo frustrationis. Hinc dicunt ex præfata Prop. 1. damn. quoad ministrationem, virtualiter damnari etiam quoad susceptionem, cum in utraque idem subsit periculum. Secunda verò sententia negat, quam tenent Pontius de Matr. l. 4. c. 25. n. 9. Sanch. Dec. l. 1. cap. 9. n. 33. cum Vasq. Salon. Sayr. Perez, et aliis. apud Card. n. 17. Item Spor. de Cons. c. 1. n. 57. et Viva in sua Th. Mor. de Pænit. q. 3. art. 3. n. 9. ubi videtur se revocare, saltem quoad opiniones, quæ ex parte suscipientium passim a fidelibus in praxim deducuntur. Ratio, quia nullam censetur injuriam Sacramento irrogare, qui utitur opinione probabili; nec videntur Sacramenta exposcere majorem reveren-, tiam, quam probabilem, quam exposcunt alia præcepta divina. Et hanc sententiam, ait Mag. Hozes in eadem Propos. 1. apud Carden. n. 27. non amisisse suam probabilitatem ex damnatione Pontificis; quia non constat, Propositionem potiùs proscriptam fuisse respectu reverentiæ ergà Sacramenta, quam respectu caritatis ergà suscipientes. His tamen non obstantibus, censeo non recedendum a prima sententia, saltem quia secunda ferè numquam poterit deduci in praxim a suscipientibus sinè proprio animæ detrimento.

Infertur 5. et ultimò, quod si quis dubitat, an id 52 quod videt in sylva, sit fera, vel homo, non potest illud ferire, etiamsi probabiliter, aut probabiliùs existimet, illam esse feram; nam si reverà illud animal esset homo, probabilitas illa, sive major probabilitas, non liberaret hominem a morte. Itaque universè dicendum, numquam esse licitum uti opinione probabili probabilitate facti, ubi est periculum damni,

vel injuriæ Proximi.

53 Secùs tamen dicendum de opinione, quæ est probabilis probabilitate Juris; tunc enim quisque licitè uti potest opinione illa, formans sibi conscientiam moraliter certam de honestate suæ actionis. Explanata demum opinionum natura, nostrum Systema exponimus.

#### MORALE SYSTEMA

Pro delectu opinionum, quas licitè sectari possumus.

Dico I. quod si opinio, quæ stat pro lege, videatur certè probabilior, ipsam omninò sectari tenemur; nec possumus tunc oppositam; quæ stat pro libertate, amplecti. Ratio, quia ad licitè operandum debemus in rebus dubiis veritatem inquirere, et sequi: at ubi veritas clarè inveniri nequit, tenemur amplecti saltem opinionem illam, quæ propiùs ad veritatem

accedit, qualis est opinio probabilior.

Dico II. quod si opinio, quæ stat pro libertate, est tantum probabilis, vel æquè probabilis, ac altera quæ stat pro lege, nec etiam ipsam quis sequi potest, eo quod sit probabilis: nam ad licitè operandum solamon sufficit probabilitas, sed requiritur moralis certitudo de honestate actionis, juxta illud D. Pauli ad Rom. 14. 23. Omne, quod non est ex fide, peccatum est. Dicitur ex fide, nempè ex certo dictamine conscientiæ, ita ut homo in sua conscientia persuasum sibi habeat, quod agendo rectè agat, prout explicant illud ex fide S. Chrysost. S. Ambros. et alii cum S. Thoma qu. 17. de Verit. art. 3. Proptereà in præfata Dissertat: falsum reputavi effatum illud commune inter Probabilistas, nimirum: Qui probabiliter agit, prudenter agit.

Dico III. quod, duabus æquè probabilibus opinionibus concurrentibus, quamvis opinio minùs tutateneri non possit, quoniam, ut diximus, sola probabilitas (nota, sola probabilitas) haud firmum præbet fundamentum ad licitè operandum; tamen opinio illa, quæ stat pro libertate, cum æquali potiatur probabilitate, ac opposita, quæ stat pro lege, grave quidem immittit dubium, an existat lex, quæ actionem prohibeat, ac proindè sufficienter promulgata minimè dici potest; ideoque, dum eo casu promulgata non est, nequit obligare; tantò magis quod lex incerta non potest certam obligationem inducere. Et hæc est sententia D. Thomæ, quam ego sequor, et quæ certa mihi apparet, tum ob auctoritatem Theologorum, ut videbimus, atque Patrum (quorum doctrinæ observari possunt in prædicta Dissert. n. 11. et 12. Vide etiam Christian. Lupum tom. x1. Dissert. de Usu senten. probab. ubi congerit plures Patrum auctoritates), tum ob rationes intrinsecas, quæ non jam fucatæ sunt, sed certæ ac evidentes, ut demonstrabitur.

Theologorum Princeps D. Thomas 1. 2. qu. 90. art. 1. sic docet: Lex quædam regula est, et mensuræ actuum, secundum quam inducitur aliquis ad agendum, vel ab agendo retrahitur; dicitur enim Lex a ligando. quia obligat ad ugendum. Hinc prosequitur S. Doctor ad docendum, quod hæc regula et mensura, ut hominibus applicatur, et ipsi ad eam servandam teneantur, debet eis promulgatione manisestari. Lex, ait ibidem, imponitur aliis per modum regulæ et mensuræ: regula autem et mensura imponitur per hoc. quod applicatur his, qui regulantur et mensurantur. Unde ad hoc quod lex virtutem obligandi obtineat (quod est proprium legis) oportet, quod applicetur hominibus, qui secundum cam regulari debent. Talis autem applicatio fit per hoc. quod in notitiam corum deducitur ex ipsa promulgatione, Undè promulgatio ipsa necessaria est ad hoc, quod lex habeat suam virtutem.

Quod autem lex nequest subdites obstringere, nisi eis sit promulgata, est axioma apud omnes compertum: Leges tunc instituuntur, cum promulgantur, scribit Gratianus in Can. In istis dist. 4. Ratio patet quia lex tantum in mente legislatoris manens non est, nisi mera cogitatio, sive intentio constituendi legem, non verò constitutio legis, que subditos obli-

Tom. I.

get. Hinc a D. Thoma lex definitur: Quadam rationis ordinatio ad bonum commune promulgata. 1. 2. qu. 90. art. 4, Nulli dubium, ut scribit Franciscus Henno tr. de leg. quod promulgatio sit de essentia legis; nam ut recte ait Ludovicus Habert t. 3. de leg. c. 6. q. 4. Ad rationem legis pertinent promulgatio, et vis obligandi. Addit Card. Gotti Theol. tom. 2. tr. 5. de leg. q. 1. dub. 3. §. 3, num. 18. quod promulgatio est indispensabiliter requisita ad subditos obligandos : Ad hoc ut lex in actu secundo obliget, requiritur quidem indispensabiliter, ut subditis promulgatione proponatur. Idem tradit Dominicus Soto de Just. et Jure lib. ar. 4. dicens: Nulla lex ullum habet vigorem legis ante promulgationem, sed tunc instituuntur, cum promulgantur. Statimque subjungit : Itaque nullam exceptionem conclusio hac permittit. Idem scribit Doctor Gallus Du-vallius in 1. 2. S. Th. de leg. q. 2. dicens, legem æternam non potuisse homines obligare ab æterno: Quia, ut ait, de ratione legis est, ut promulgetur subditis; nulli autem fuerunt subditi ab æterno. Idem scribit P. Gonet Chyp. de leg. D. 2. art. 2. Legem æternam defectu promulgationis non potuisse obligare creaturas ab æterno. Idem scribit Lorichius Thesaur. verb. Lex n. 6. Hominibus autem (lex æterna) promulgatur, quandò eis innotescit. Idem inquit etiam acer Adversarius meus P. Patuzzius in sua Theolog. Morali de leg. c. 5. n. 7. Consentiunt quidem omnes, promulgationem esse omnino necessariam, ut lex virtutem obligandi obtineat. Mirabitur quis, me studuisse tot auctoritates hic congerere ad hanc doctrinam probandam, quæ a nemine in dubium revocatur; sed me id fecisse sciat, quia ab ea sententiæ meæ firmitas pendet, nempe quod lex dubia non obligat, ut infra videbimus.

Porro S. Thomas id ut certum habens hanc oppositionem sibi objicit 1. 2. q. 90. ar. 4. ad 1. Lex naturalis maxime habet rationem legis; sed lex naturalis non indiget promulgatione; ergo non est de ratione legis quod promulgetur. Et sic respondet: Dicendum quod promulgatio legis natura est ex hoc ipso, quod Deus

eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. Idque clariùs explicando Sylvius ait 1.2. qu. 90. art. 4. in fin. Actualiter tunc unicuique (lex) promulgatur, quandò cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem sit amplectendum, quid fugiendum. Idem docet Joannes Gerson. de Vita spiretc. Lect. 2. col. 176. Lex ista est quædam declaratio creaturæ rationali facta, per quam illa cognoscit, quid Deus de certis rebus judicat, ad quas vel præstandas, vel omittendas ipse creaturam obligare vull. Addit tandem Petrus de Lorca in 1.2. Disp. 6. de leg. pag. 386.: Quemadmodum promulgatio est intrinseca et essentialis humanis legibus, sic rationis judicium, et cognitio intrinseca est legi naturæ. Quapropter sinè rationis judicio, et cognitione nullo modo existit promulgatio legis

sufficientis ad obligandum.

Lex verò ut obliget non tantum promulganda est, sed etiam promulganda ut certa. Et hoc punctum firmiter est hîc statuendum, ideoque in eo perpendendo diutiùs non frustra immorabor, cum plura opus sit hîc repetere, quæ jam alibi scripsi; enim, verò ex hujuscemodi fundamento firmitatem haurit nostra sententia, nempe non posse legem incertam certam obligationem imponere. Dicimus igitur, neminem ad aliquam legem servandam teneri, nisi illa ut certa alicui manisestetur. Posito enim, ut vidimus, quod lex necessariò est promulganda ut obliget, si promulgatur lex dubia, promulgabitur dumtaxat dubium, opinio, sive quæstio, an adsit lex prohibens actionem, sed non promulgabitur lex. Hinc. omnes ad asserendum conveniunt, quod lex, ut obliget, debet esse certa ac manifesta, debetque uti certa manisestari sive innotescere homini, cui promulgatur. Audiamus id, quod communiter inquiunt Doctores super hanc sententiam, sive super hoc Principium, quod inter alios maxime tradit D. Thomas, atque probat. S. Isidorus interconditiones legis ut obliget, ait, legem debere esse manifestam. Ita habetur in Can. Erit autem Dist. 4. Erit autem lex manifesta etc. Idque

certum est etiam in jure Civili, ut patet ex Authent. Quibus modis nat. eff. §. Natura, ubi dicitur : In dubio nullus præsumitur obligatus.

D. Thomas loquens de lege æterna et naturali, docet quod ad hoc ut ipsa possit esse nobis mensura, debet esse certissima, nobisque innotescere. Attendamus verba S. Doctoris. Ipse 1. 2. qu. 19. art. 4. ad 3. sibi objicit : Mensura debet esse certissima ( nota ); sed lex æterna est nobis ignota; ergo non potest esse nostræ voluntatis mensura, ut ab ea bonitas voluntatis nostræ dependeat. Et ita respondet: Liset lex æterna. sit nobis ignota; secundum quod est in mente Divina; innotescit tamen nobis aliqualiter per rationem naturalem, quæ ab ea derivatur ut propria ejus imago, vel per aliqualem revelationem superadditam. S. Th. 1. 2. qu. 19 art. 4. ad 3. Ratio patet, cur lex debet esse certa, quia cum lex juxta S. Doctorem sit mensura et regula, qua homo mensurari et regulari debet circa suas actiones, nequaquam ille rectè mensurari et regulari potest, nisi mensura et regula illa sit certa, ut obliget, quin et homini innotescat. Lex enim, scribit doctissimus Petrus Collet, ut obliget debet dari ut regula, ac proinde innotescere ; atqui lex non innotescit nisi per promulgationem, cum per eam solam eo intimetur modo, qui obediendi necessitatem inducit. Collet Theot. Mor. t. 1. de leg. c. 1. art. 2. concl, 2. Idem tradit Joannes Gerson dicens, quod lex, ut obliget, necessariò debet homini manifestari, aliàs Deus eum obligare non potest ad illam servandam: Necesse est ( valde notabilia sunt Gersonis verba:) dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei; nam per solam ordinationem, aut per solam suam voluntatem non potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem; sed ad hoc opus est, ut ei communicet notitiam unius æque, ac alterius. Gerson de vita Spir. etc. Lect. 2.

Idem tradit Gonet dicens: Homo non tenetur conformari voluntati Divinæ.... nisi quando voluntas Divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. Gon. Clyp. t. 3, D. 6. art. 2. n. 37. in fin. Et ibid. de hoc rationem præbet, scribens hominis peccatum pendere ab ipsius voluntate transgrediendi legem; si autem peccatum (ait) penderet ab existentia vel non existentia legis, peccatum esset fortunæ, sive casûs, non jam voluntatis, quod magnum esset absurdum; Plerumque (scribit) esset fortunæ, non voluntatis, quod homines peccent, vel non peccent, prout videlicet id, quod agunt, est conforme vel difforme juri naturali ab eis ignorato; quod etiam absurdissimum est, cum vera et sola causa peccati sit voluntas creata, ut operans difformiter ad regulas morum. Gon. in Clyp. 49. 3. tom. 3. Disp. 1. art. 4. §. 1. n. 48.

Idem tradit Sylvius dicens: Actualiter tunc (lex) unicuique promulgatur, quandò cognitionem a Deo accipit dictantem, quod juxta rectam rationem sit amplectendum, vel fugiendum, Sylv. in 1. 2. qu. 90. art. 4. in fin. Non tenetur igitur quis ad legem, nisi eam juxta rectam rationem cognoscat esse necessariò amplectendam. Idem tradit Fulgentius Cuniliatus, hoc absolutè proferens: Legis violatores non sunt illi, quibus nondum lex innotuit. Cunil. tract. 1. de Reg. Mor. c. 3. §. 1. n. 5. Idem tradit Jodochus Lorichius: Hominibus autem lex promulgatur, quandò eis innotescit.

Lorich. Thesaur. theol. verb. Lex n. 6.

Ex omnibus his præfatis evidenter apparet moralis certitudo sententiæ nostræ, vel potiùs sententiæ D. Thomæ, qui pluribus in locis eam docet. Signanter in Opusc. de Verit. qu. 17. art. 3. hoc morale Principium absolute profert: Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientià illius præcepti. Ab omnibus Philosophis cum D. Thoma docetur distinctio inter Opinionem, et Scientiam: Opinio denotat cognitionem dubiam, ant probabilem alicujus veritatis: Scientia verò cognitionem certam ac patentem significat: Sed audiamus ipsum S. Doctorem; et quod S. Thomas nomine Scientiæ intelligat præcisè cognitionem certam, patet, quia proponit loco citato hoc quæsitum: Utrum conscientia liget? ac deinde ait: Ita se habet imperium alicujus Gubernantis ad ligandum in rebus voluntariis

illo modo ligationis, qui voluntati accidere potest, sicut se habet actio corporalis ad ligandum res corporales. Actio autem corporalis agentis numquam inducit necessitatem in rem aliam, nisi per contactum coactionis ipsius ad rem, in quam agit. Undè nec ex imperio alicujus Domini ligatur aliquis, nisi imperium attingat ipsum, cui imperatur. Attingit autem ipsum per scientiam: Undè nullus ligatur per præceptum aliquod, nist mediante scientia illius præcepti..... Sicut autem in corporalibus agens corporale non agit, nisi per contactum; ita in spiritualibus non ligat, nisi per scientiam. Similitudo a D. Thoma hîc allata nequit esse magis lucida, et convincens ad probandam nostram sententiam, sive Principium, nempè quod lex incerta non potest certam obligationem inducere. Dicit S. Doctor, quod scientia præcepti est instar vinculum quod vel voluntatem ligat; unde sicut ad rem aliquam ligandam opus est, ut actualiter funis applicatur; ita ad ligandam hominis voluntatem, ut actionem aliquam exerceat vel omittere teneatur, necesse est ut ipse præcepti scientiam habeat, alioquin homo ille in sua libertate remanet. Quamobrem, dum ille in dubio est, an adsit vel non præceptum prohibens, vel præcipiens (sicut accidit, cum duæ opiniones ejusdem ponderis æquè probabiles concurrunt), tunc non habet quidem scientiam præcepti, ideoque præceptum servare non tenetur.

Ad hoc magis explicandum Doctor Angelicus eodem loco subdit : Ad videndum autem, quando (conscientia) liget, sciendum quod ligatio metaphorice a corporalibus ad spiritualia sumpta necessitatem importat; ille enim qui ligatus est, necessitatem habet consistendi in loco ubi ligatus est, et aufertur ei potestas aliò divertendi. Sicutigitur contra, qui ab aliquo vinculo actualiter non est ligatus, habet potestatem divertendi quò vult, ita qui non est ligatus per scientiam præcepti, liber est ab obligatione præcepti, Ideo S. Doctor scribit, legem dici a ligando: Dicitur enim lex a ligando, quia obligat

ad agendum. 1. 2. qu. 90. art. 1. Hanc suam sententiam D. Th. valde confirmat in

alio loco, nempè in 1. 2. q. 19. a. 10. Ibi quærit : Utrum necessarium sit voluntatem humanam conformari voluntati Divinæ in volito, ad hoc ut sit bona? et affirmat; sed et postmodum eodem art. 10. ad. 1. S. Doctor hoc sibi objicit; Videtur quod voluntas hominis non debeat semper conformari Divinæ voluntati in volito; non enim possumus velle, quod ignoramus.... Sed quid velit Deus ignoramus in pluribus, ergo non potest humana voluntas Divinæ voluntati conformari in volito. Et respondet: Ad primum dicendum, quod volitum divinum secundum rationem communem quale sit, scire possumus; scimus enim, quod Deus quidquid vult, vult sub ratione boni. Et ideo quicumque vult aliquid sub quacumque ratione boni, habet voluntatem conformem voluntati Divina quantum ad rationem voliti. Sed (nota sequentia verba) in particula ri nescimus, quid Deus velit; et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem Divinæ voluntati. Itaque docet S. Th. quod homo semper ac rem aliquam vult sub ratione boni, voluntati Divinæ jam conformatur: sed minimè tenetur se conformare voluntati Divinæ in rebus particularibus ignoratis, et signanter in præceptis, ubi hæc Divina voluntas non est ei manifestata. Id autem distinctiùs declarat P. Gonet, dicens: Homo non tenetur conformari voluntati Divinæ in volito materiali, nisi quando voluntas Divina nobis præcepto vel prohibitione manifestatur. Gon. Clyp. tom 3. D. 6. ar. 2 n. 37. in fin. In dubio igitur, ubi nescimus, an Deus aliquo præcepto nobis aliquid in particulari imponat aut vetet, non tenemur conformari circa tale præceptum voluntati Divinæ, nisi præceptum nobis manisestetur; etenim, ut tradit Joannes Gerson, ubi Deus non manifestat nobis suam voluntatem, non potest (ait) nos obligare ad cam sequendam. Repetamus hîc ejus verba jam alibi supra relata: Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei; nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creatura imponere obligationem, Gerson. de Vit. Spir. ect. Lect. 2.

Eamdem sententiam D. Thomas fortius confirmat

in alio loco 2. 2. q. 104. art. 4. ubi signanter loquitur de obedientia, que preceptis Divinis debetur. Ita quærit: Utrum in omnibus Deo sit obediendum? S. Doctor affirmat, sed ad 3. sibi objicit: Quicumque obedit Deo, uniformat voluntatem suam voluntati Divinæ. etiam in volito; sed non quantum ad omnia tenemur conformare voluntatem nostram voluntati Divina, ut supra habitum est, ( 1. 2. q. 19. art. 10. ubi habetur textus jam supra relatus ): Ergo non in omnibus tenetur homo Deo obedire. Et sic respondet ( attendamus hîc quomodo S. Doctor fuerit semper firmus et uniformis in hac sua sententia): Ad tertium dicendum, quod etsi non semper teneatur homo velle, quod Deus vult, semper tamen tenetur velle, quod Deus vult eum velle et homini præcipue ( nota ) innotescit per præcepta Divina. Homo igitur tenetur Deo obedire, et ipsius voluntati conformari circa præcepta, non jam in omnibus quæ Deus vult, sed tantum in iis quæ vult Deus nos velle ( quod Deus vult nos velle ). At quomodo sciemus id quod Deus non solum ipse vult, sed etiam vult nos velle? sciemus, inquit S. Thomas, cum nobis id manifestatur per sua Divina præcepta. Et homini pracipue innotescit per pracepta Divina. Ergo non obligat sola dubia notitia præcepti ad illud servandum tamquam voluntatem Divinam, sed requiritur certa et manifesta præcepti cognitio, quod quidem significat verbum illud innotescit. Itaque, ubi duæ sunt opiniones æqualis ponderis, cum eo casu desit sufficiens promulgatio legis, ipsa non habet virtutem obligandi. ut firmatum est sub initio hujus Moniti. Lex autem, que non obligat, non est lex : Dicitur enim lex a ligando, ait S. Thomas; lex ergo quæ non ligat, lex dici non potest.

Hanc autem sententiam, quod, ubi præceptum est vere et stricte dubium, non adest obligatio illud servandi, secuuti sunt communiter Auctores tam antiqui, quam recentes, S. Raymundus scripsit (lib. 3. de Pænit. §. 21.): Non sis pronus judicare mortalia peccata, whi tibi non constat per certam Scripturam. Lactantius

scripsit (lib. 3. Instit. c. 21.): Stultissimi hominis est præceptis eorum velle parere, quæ utrum vera, aut falsa sint dubitatur. Textus habetur in c. 13. Cum in jure, de offic. et pot. Jud. deleg. ubi dicitur : Nisi de mandato certus extiteris, exequi non cogeris quod mandatur. Idem scripsit Joannes Nyder (in Consol. An. par. 3. c. 20.) citans Bernardum de Claromonte : Ex quo enim opiniones sunt inter magnos, et Ecclesia non determinavit alteram partem, teneat quam voluerit. Idem scripsit S. Antoninus: Secundum Cancellarium non plus nocet homini errare in articulo Fidei, qui non est declaratus adhuc ab Ecclesia, quod sit articulus de necessitate credendus; quam nec esse posset actus moralis contra aliquid agibile perpetratus, qui actus non dicitur certus ex Scriptura, aut determinatione Ecclesia, quod sit illicitus. Sed constat, quod in materia Fidei licitum est antè determinationem Ecclesiæ tenere unam vel alteram partem sine periculo peccati; et ergo a simili licet. unam opinionem in moralibus tenere juxta limitata superiùs, ubi saltem magis sapientes non sentiunt contrarium. S. Antonin. Par. 1. tit. 3. c. 10. §. 10. verb. Revertendo. Juxta igitur S. Antoninum, et Cancellarium (videl. Gersonem) non tenemur sequi opinionem tutiorem, ubi tutior non apparet probabilior. Gabriel Biel scripsit (in 4. sent. D. 16. qu. 4. concl. 3.): Nihil debet damnari tamquam mortale peccatum, de quo non habetur evidens ratio, vel manifesta auctoritas Scripturæ. Dominicus Soto scribit, quod lex, cum ipsa sit regula actionum, opus est ut homo eam intucatur, nempè quod cognoscat eam ut certam: Qui reguld utitur, eam intueri necesse est. De Just. l. 1. q. 1. art. 4. Undè scripsit postea (ibid. l. 6. q. 1. art. 6. circa fin.): Quando sunt opinione's probabiles inter graves Doctores, utramque sequaris, in tuto habes conscientiam. Ita etiam Card. Lambertinus (qui postea ad Pontificatum evectus est sub nomine Benedicti XIV.) scripsit in suis Notificationibus (Notif. 13.); Non debbono imporsi ligami, quando non ri è una manifesta legge che gl' imponga.

Tom. I.

Doctissimus Melchior Canus scribens adversus Scotum, qui obstringebat peccatores ad eliciendam contritionem in quocumque die festo, dicit; Jushumanum nullum est, aut Evangelicum, quo hoc præceptum asseratur; proferant, et tacebimus. Canus Relect. 4. de Pan. p. 4. q. 2. prop. 3. Atque ibidem n. 5. sic scribit: Ouoniam ignoro, unde ad hanc opinionem Doctores illi venerint, libere possum, quod non satis explorate præceptum est, negare. Joseph Rocafull Præpositus Valentiæ scripsit: Casu quo facta diligentia non constat, an lex sit imposita, sed res dubia manet, non obligat, sive sit lex, vel præceptum naturale. Lib. 1. de Leg.in comm. c. 4. num. 65. P. Suarez ita scribit: Quamdiu est judicium probabile, quod nulla lex sit prohibens actionem, talis lex non est sufficienter proposita homini; undè cum obligatio legis sit ex se onerosa, non urget, donec certiùs de illa constet. De Cons. Disp. 12. sect. 6. et tom. 5. in 3. par. D. 40. n. 45. Idem scripsit P. Joannes Idelphonsus Dominicanus: Si dubium est de ipsa existentia legis, an existat talis lex? an sit publicata? an in tali lege comprehendatur iste casus? factà sufficienti diligentià, et durante dubio, non teneris te conformate tali legi, velobligationi. Idelf.in 1. 2. Disp. 209. n. 1132. Idem tenet Auctor recens P. Eusebius Amort, vir Germanus valdè eruditus, et undique notus ob suam doctrinam, et plura insignia Opera vulgata. Hic in sua Theologia Morali et Scholastica, excusa Bononiæ anno 1753. (quæ priusquam ederetur, emendata fuit. aut saltem revisa a Papa Bened. XIV, prout ipse Auctor suppliciter ab eo petierat ) sic scribit, Quandocumque existentia legis non redditur credibilior, moraliter certum est non dari legem, quia ex natura Providentiæ Divinæ Deus tenetur reddere suam legem credibiliorem etc. Amort tom. 1. D. 2. §. 4. qu. 20. pag. 232. Et alibi D. 2. §. 4. q. 5. pag. 283. ait quod cum adsunt duæ opiniones æque probabiles, non datur lex directe prohibens, quia hoc casu non datur sufficiens promulgatio legis, quæ est character essentialis legis. Idem tenent Vasquez 1. 2. Disp. 62. c. 9. n. 45. Card. de Lugo de

Panit. Disp. 16. sect. 3. Manstrius Theol. Mor. Disp. 1. q. 2. art. 3. n. 56. Holzman. Mor. to. 1. p. 29. ann. 135. Roncaglia Theol. Mor. lib. 2. c. 3. Salmant. tract. 6. le Pan. c. 8. n. 25. et. tract. 11. de Leg. c. 2. n. 100. stalii plures, quos omittimus brevitatis causa.

Posito igitur Principio a D. Thoma tradito, ac satis superque probato, nempè, quod Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientia illius præcepti, quod idem est ac dicere, non posse legem incertam certam obligationem inducere; necessariò eruitur esse moraliter certum, quod ubi duæ opiniones æqualis ponderis concurrunt, non est obligatio sequendi tutiorem. Si quis autem de hujus sententiæ certitudine rationem exposcat, breviter ei ex omnibus in hoc Monito probatis respondebitur, quia lex dubia non obligat. Et si quærere pergat, cur lex dubia non obliget? respondebimus hoc succincto argumento: Lex non sufficienter promulgata non obligat: lex dubia non est sufficienter promulgata (quia, dum lex est dubia, promulgatur sufficienter dubium, sive quæstio, sed non promulgatur lex): ergo lex dubia non obligat. Qui argumentum hoc inficiari vellet, probare deberet, vel quod lex etiam non promulgata obligat; vel quod lex dubia est verè promulgata; contra id quod expresse docet S. Thomas, et alii communiter, utvidimus; sed numquam harum propositionum ullam probabit in æternum. Hæc tandem sit conclusio hujus sententiæ: Spectato pondere æquali utriusque opinionis, homo dubius maneret, neque operari posset; spectatà autem vi legis, cum ipsa eo casu non sit sufficienter promulgata, non obligat, nec ligat. Et ideo homo, utpote ab hujusmodi lege dubia non ligatus, redditur certus de sua libertate, et sic licitè operari potest.

Dixi sub initio, quod ubi opinio pro lege videtur certè probabilior, eam sequi tenemur; secus verò si est æquè probabilis, ac opinio pro libertate. Auctor verò Ephemeridum mihi objecit, quod hæc secunda propositio probat nimis, nam si non teneremur sequi

opinionem pro lege, quando opinio pro libertate esta equè probabilis, quia tunc lex est dubia; nec etiam teneremur sequi opinionem pro lege, quando opinio pro libertate esset minus probabilis; quia etiam opinio minus probabilis efficit, quod lex sit dubia, et non sufficienter promulgata. Sed respondeo, quod cum opinio tutior est certè probabilior, eo casu (ut in principio hujus Moniti præmisi) quamvis lex omnino certa non sit, tamen propter illam majorem probabilitatem opinio pro lege videtur moraliter verior, et consequenter etiam lex moraliter sive sufficienter promulgata; et ideo lex nequit dici tunc omnino dubia dubio stricto; remanet tantum eo casu aliquod dubium latum, quod non permittit ab opinione tutiore discedere.

Constat autem ex ipso naturali dictamine, licere nobis agere omne id, quod a lege non prohibetur, sicut scribit Heinecius ( Lib. Elementa Jur. Nat. et Gent.) sic ajens: « Omnia libertati hominis permittit » Deus, quæ non præcepit, vel prohibuit. Sic. v. gr. » cum sola arbore scientiæ boni et mali hominibus » interdixisset Deus, rectè omnino inferebant Proto-» plasti, licere sibi fructibus reliquis omnino vesci, » Gen. 2. 3. Cessante enim legis obligatione, viget » libertas ». Id porrò validiùs confirmatur textibus Juris Civilis, et Canonici, nam Instit. de Jure Person. §. 1. dicitur: Cuique facere libet, nisi id a Jure prohibetur. Item cap. autem 13. Cum in jure, de Offic et pot. Jud. Deleg. sic habetur : Nisi de mandato certus extiteris, exequi non cogeris quod mandatur. Quapropter S. Thomas docet id tenendum tamquam commune et certum Axioma in lege naturali, sic scribens: Illud dicitur licitum, quod nulla lege prohibetur. In 4. sent. Dist. 15. q. 2. art. 4. ad. 2.

Hinc inepté arguit quidam Auctor dicens: Ubi dubium est, an adsit lex, consequenter dubium etiam est, an adsit libertas. Malé (dico) arguit, nam ubi dubium est, an adsit lex, certum est legem non obligare, docet enim S. Thomas (ut notavimus) quod: Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientid illius præcepti. Patet autem, scientiam importare cognitionem certam de lege: et hujus ratio etiam patet, quia lex donec est dubia, non est sufficienter promulgata; atqui lex non sufficienter promulgata non habet virtutem obligandi, sive ligandi, ut ait Doctor Angelicus, juxta dicta sub initio hujus; ubi autem non existit lex ligans, sive prohibens, homo licitè operatur, ut ait idem S. Thomas loco mox supra citato.

Dixi sub initio, quod ubi opinio pro lege videtur certè probabilior, eam sequi tenemur; secus vero si est ejusdem ponderis, quod habet opinio pro libertate. Auctor autem Ephemeridum Gallicarum mihi objecit, quod hæc propositio probat nimis; si enima sequi non teneremur opinionem, quæ stat pro lege, cum opinio pro libertate est æqualis momenti, quia tanc lex est dubia, nec etiam teneremur sequi opinionem pro lege, cum opinio pro libertate esset minùs probabilis, quoniam etiam opinio minus probabilis efficit, quod lex sit dubia, et non sufficienter promulgata. Sed respondeo, quod cum opinio tutior est certè probabilior, eo casu (ut in principio hujus Moniti præmisi) quamvis lex omnino certa non sit, attamen propter illam majorem probabilitatem opinio pro lege videtur moraliter verior, et consequenter apparet moraliter, ac sufficienter promulgata; et ideo nequit dici tunc omnino dubia dubio stricto; remanet tantùm eo casu quoddam dubium latum, quod ab opinione tutiore discedere non permittit. Cum autem opinio quæ stat pro libertate, est æqualis momenti, tunc adest dubium strictum de existentia legis; ac propterea, sicut probavimus, non adest tunc obligatio amplectendi opinionem stictiorem, nec servandi legem, de qua omnino dubitatur, an ipsa existat, vel non existat.

Sed priusquam finem ponam huic Dissertationi, præterire nolo duabus oppositionibus respondere, quas invenio objectas a P. Flaviano Ricci in Theologia

Morali P. Anacleti ab ipso nuperrimè reformatà, ubi sic scribit: Omnes Divinæ et humanæ leges sunt certæ, et sufficienter promulgatæ; controversia ergo non cadit super existentiam legis, aut super ejus promulgationem, sed super ejusdem extensionem; ideo in casu particulari debemus legem generalem ad illum applicare, et investigare, an casus ille comprehendatur vel ne a lege. Hinc falsò nobis imponit, quod in concursu duarum opinionum, quæ suntæqualis ponderis, judicamus legem certè ad eum casum non extendi; ipse vero Auctor duo supponit eo casu accidere, Primum, quod tunc nostra libertas evenit dubia; Secundum, tunc tribuendum esse locum Regulæ Canonum quæ dicit : In dubiis tutior via eligenda est : Juxta, ut addit, Scripturam illam : Qui amat periculum, in illo peribit. Eccli. 3. 27.

Respondeo ad Primum. Quando dubitatur, an casus comprehendatur a lege vel non, nequaquam dicimus legem tunc certè non extendi, sed dicimus quod in casu duarum opinionum æqualis ponderis, quamvis lex generalis (v. g. non furandi, non occidendi) sit certa quoad existentiam, et sit sufficienter promulgata; respectu tamen ad illum casum est dubia tam quoad existentiam, quamad promulgationem; ac propterea tunc, quià dubitatur, an lex ad casum illum extendatur, certum est non extendi quoad obligationem; nam, ut latè probavimus supra, eo casu cum lex dubia sit, nequit ligare certam hominis libertatem, quæ donec a lege sit ligata, manet soluta. Id quidem agnovit D. Thomas, cum dixit legem esse instar ligaminis, quod donec per contactum applicatur alicui, hic habet potestatem divertendi quò vult, sunt verba S. Doctoris (de Verit. q. 17. art. 3.) Hinc protulit sententiam illam: Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientia illius præcepti, ibid.

Hoc autem maxime alibi confirmatur a S. Thoma, ubi sic scripsit: Lex quædam regula est et mensura actuum, secundum quam inducitur aliquis ad agendum, vel ab agendo retrahitur; dicitur enim lex a ligando,

quia obligat ad agendum; 1. 2. qu. 90. art. 1. Mensura autem, ait. Card. Gotti, non mensurat, nisi mensurabili applicetur; et ideo addit: Requiritur indispensabiliter, ut lex subditis promulgatione proponatur. Quomodo autem poterit quis suas actiones rectè mensurare, nisi mensura illa sit certa, et non ambigua? Nec valet dici, quod ubi lex est dubia, est etiam dubia libertas hominis; quia libertas manet semper certa, usquedum a lege pariter certà et manifestà non ligatur. Quantumvis igitur lex generalis sit certa, certè existat, et certè sufficienter sit promulgata; donec tamen ipsa non est casui particulari applicata, libertas utpote non adhuc ligata, in sua possessione remanet.

Respondeo ad Secundum, nempè ad Regulam Canonum a P. Flaviano adductam, et quæro ab eo: Certumne est quod præfata Regula comprehendat omnia dubia speculativa, et non tantum practica, aut dubia de facto? id equidem certum non est, nam communior sententia tradit, Regulam illam dumtaxat locum habere in dubiis practicis, et de facto. Ecce quod scribit S. Antoninus: Quod autem volentes probare contractum esse illicitum, inducunt illud: In dubiis tutior via est eligenda. Respondetur hac esse verum de honestate, et meriti majoritate, non de salutis necessitate quoad omnia dubia, alioquin oporteret omnes Religionem intrare, part. 2. tit. 1 cap. x1. §. 31. Idem scribit Christianus Lupus Diss. de Op. prob. tom x1. illud arguens ex doctrina S. Augustini: eamdem sententiam sequuntur Navarra, Dom. Soto, Abbas, Nyder, Tabiena, Suarez, Angles, S. Bonavent. Gerson. Isambertus, Jo. Idelfonsus, Salas, Cornejo, Jo. a S. Thoma et alii, quorum loca observari possunt apud aliam quamdam ineam Dissertationem, quam olim diffusiùs de hac materia edidi, ubi evidenter probavi, quod hujusmodi Canonum Regula tantum casus practicos, et de facto spectabat. Saltem igitur prædicta Regula sive lex Canonum est verè dubia extra casus practicos, et de facto; ac ideo non sufficienter premulgata, et propterea vim non habet obligandi.

Sed demus gratis hanc legem procedere pro emnibus dubiis, rursum peto: Quid dicit lex hæc, sive Regula? In dubiis tutior via est eligenda. Ergo cum homo est in dubio, nequit agere. Sed quid si formet sibi dictamen moraliter certum de honestate suæ actionis? tunc non est in dubio, sed est extra dubium, et extra casum Regulæ, ob Principium illud jam plusquam plenè probatum quod lex dubia non obligat, quia tunc deficit ei promulgatio, quæ est de essentia

legis.

Textus autem quem addit, Qui amat periculum, in illo peribit, nescio quomodo possit suæ opinioni favere. Non ignoro, hujusmodi Scripturam afferri ab omnibus ejusdem rigidæ sententiæ Propugnatoribus; sed non valeo intelligere, quidnam ex ea eruere possint isti Magistri ( ut se jactant ) sanæ et purioris doctrinæ. Attendatur Scripturæ contextus; dicitur ibi: Cor durum habebit male in novissimo, et qui amat periculum, in illo peribit. Eccli. 3. 27. En quod casus Scripturæ, in quo homo graviter peccat, est cum ipse in verum se immittit periculum suæ salutis, protrahendo usque ad mortem suam conversionem; sicut pariter verum periculum incurrit, et graviter peccat, qui occasionem proximam peccandi voluntariè renuit removere; omnino differt ergo casus a nostro, in quo, posito, quod lex dubia non obligat, nullum est periculum transgrediendi legem: quia, cum eo casu non sit ea sufficienter promulgata, nullam habet virtutem obligandi.

Ex hac autem Doctrina S. Thomæ, nempè quod lex non habet virtutem obligandi, nisi sit promulgata et innotescat, duo Corollaria descendunt, quibus præfata nostra Dissertatio magis solidatur, primum quod lex dubia non obligat: secundum huic annexum, quod lex incerta nequit certam obligationem inducere.

Hinc subdimus

## COROLLARIUM PRIMUM.

Lex dubia non obligat.

Ex principio autem tam firmiter et multipliciter ?

D. Thoma probato, nempè quod lex non promulgata non habet virtutem obligandi, certa descendit præfata prima Conclusio, quod lex dubia non obligat. Hujusmodi Conclusio probatur ex eo, quod certum et aploratum communiter est inter omnes Doctores. quod certitudo moralis alicujus sententiæ, si non probatur ex aliquo certo Principio Directo, probetur tamen ex alio Principio Reflexo pariter certo, ut probatur primo ex can. 4. Quid culpatur, 23. q. 1. ubi S. Augustinus scribit : Vir justus, si forte sub Rege homine etiam sacrilego militet, recte potest illo jubente bellare, si vice (aliàs civicæ) pacis ordinem servans, quod sibi jubetur, vel non esse contra Dei præceptum certum est, vel utrum sit, certum non est; ita ut fortasse reum faciat Regem iniquitas imperandi, innocentem autem militem ostendat ordo serviendi. Quamvis igitur Subditus sit dubius de belli justitia, potest tamen licuè militare ex jussu sui Principis, et qua ratione? innixus Principio reflexo, quod Princeps habet jus certum, ut semper ac de injustitia non constat, ei obtemperetur. Probatur pariter ex cap. Dominus, de Secund. nupit. ubi dicitur, quod si Vir dubitet de morte prioris Viri suæ Uxoris, nequit debitum petere, sed tenetur reddere Uxori, quæ non dubitans in bona fide petit; et cur? ob certum Principium reflexum, quod cum uxor sit in bona fide, ipsa in dubio jus habet petendi debitum.

Hanc doctrinam ut certam habet P. Jo. Laurentius Berti in sua Theologia (tom. 2. lib. 21. c. 13. prop. 3. pers. Patroni) qui tenet illicitum esse sequi opinionem minus tutam, licet sit æquè probabilis; sed undè id probat? probat ex falsitate duorum Principiorum, quibus Probabilistæ licitum esse sustinent; primum enim est illud: Qui probabiliter agit, prudenter agit. Meritò revera P. Berti ait, Principium hoc non esse sufficiens ad operandum cum opinione tantum probabili; etenim cum opinio adversa pro lege æquè sit probabilis, certitudo de actionis honestate ad rectè operandum necessaria nobis deindè non suppetit. Alter

Tom. I.

rum Principium quorundam Probabilistarum est hoc, quod cum utraque opinio est probabilis, homo circa opinionem tutiorem judicium suspendit, et probabilitati opinionis benignæ se innitens, operatur. Sed. justè idem P. Berti tale Principium etiam reprobat, illud enim nequaquam de actionis honestate nos certos reddere valet, cum hujusmodi suspensio judicii sit merè voluntaria, unde excusare non potest, quin ignorantia sit verè vincibilis, idéoque eo modo nequit equidem dubium deponi. Quapropter concludit Berti: posito, quod aliud fundamentum non adest deponendi dubium, quam illa sola opinionis benignæ probabilitas, minime licebit nobis illa opinione uti. Secus verò est, scribit ipsemet Berti, casu quo præter illam probabilitatem opinionis, aliunde se offerat alia reflexa ratio, sive Principium certum, quod de honestate actionis in praxi moraliter certos nos reddit: siguidem tunc nostri judicii certitudo non jam rationibus illius opinionis probabilis, sed Principio reflexo certo supervenienti innititur. Exemplumque affort Religiosi, qui dubitans, an possitjejunium solvere, ut studio operam præbeat, potest utique solvere, si urgeat Superioris præceptum, quo certus fiat posse citra culpam cibum sumere. Aliud affert exemplum de possessore, qui prædium bona fide possidens, superveniente dubio, licitè potest possessionem prosequi, si a Viro docto tutus reddatur, quod nemo in dubio re legitimè possessa spoliari tenetur. Hinc sic concludit: Proculdubio potest hoc pacto ex reflexione mentis antea perplexæ fieri judicium practicum moraliter. Idem scribit P. Wigandt Ordinis Prædicatorum dicens: Probabilius est non esse peccatum operari cum Conscientia speculative dubia, habente annexum judicium practicum de honestate operationis. Ratio, quia qui sic operatur, prudenter judicat in his circumstantiis se licite, et honeste operari : Tract 2. Ex. 1. q. 5. art. 2.

Consentiunt Domini Ballerini in suo Opere, cui titulus: Moralium actionum regula, sive Quæstio de

opin. probabili, qui licet strenuè ridigam sententiam tueantur, huic tamen doctrinæ tamquam certæ libenter subscribunt dicendo: Quod in praxi ex direcis Principiis minime certis incertum est, ex certo re-Jexo Principio, fit omnino certum. Ipsique pariter de hoc plura adducunt exempla, et signanter illud mox supra a nobis relatum de dubio impedimento Matrimonii contracti, quo casu ajunt, quod licet ob Principia directa incertum sit, an Conjux dubitans possit debitum réddere, nihilominus ob Principium reslexum, quod ex canone, et ratione deducitur, securè reddere valet. Undè concludant: In his omnibus exemplis observandum est, reflexa Principia particularem questionem non solvere, sed incertam relinquere; sola paris certa est, eo quod Principia reflexa praxis in eo dubio dirigendæ certam regulam figant. Idem scribit P. Gonet Manual. tom. 3. tract. 3. Cap. 16. circa fin. Tandem idem P. Lector Jo. Vincentius Patutius, qui in hac controversia duplici libello strenuè mihi se opposuit, id pro explorato admittit, nempè quod cum Principium reflexum est certum, jam reddit actionem certè honestam; sic enim ait in suo Libello, La Causa del Probabilismo etc. §. IV. pag. 40. et expressiùs p. 45. ubi scribit: Se fosse vero, che nel caso d' incertezza della legge, la legge non vi fosse, perchènon promulgata abbastanza, oh allora si (come accennai) avreste un Principio certo, se non diretto, almeno reflesso, onde formar un dettame prudente certo di poterlo celebrare lècitamente (loquitur de quodam contractu dubie licito), attesochè non essendovi legge che lo proibisca, qual timor saggio putrebbevi essere di transgredire la legge, che cortamente non v' è? Meliùs dixisset, quæ certe non obligat; quod alias ad idem reducitur, quia lex quæ non obligat, est tamquam non esset.

Et sic intelligitur, quomodo judicium speculative dubium, sive probabile de honestate actionis, potest in praxi fieri moraliter certum. Sed quis objiciet, quomodo rationes speculative tantum probabiles, possunt in praxi moraliter certæ evadere? Hoc evenit,

ut optime tradunt Episcopus Abelly, et P. Eusebius Amort, non ex eo quod ipsæmet rationes speculative probabiles alicujus opinionis fiunt in praxi moraliter certæ; sed quia aliæ sunt rationes ipsius opinionis, quæ tantum probabiles sunt, aliæ verò sunt rationes Principii reflexi, quibus in praxi ultimum formatur judicium moraliter certum ex illo Principio certo; et sic actio quæ speculative est tantum probabiliter honesta, in praxi certè moraliter honesta evadit.

Ut ergo nostram firmemus Conclusionem, nimirum quod lex dubia non obligat, sic certo tramite arguimus: Principium a D. Thoma superiùs jam probatum est, quod lex non habet virtutem obligandi, nisi sufficienter promulgata sit, et innotescat. Casu autem quo duæ opiniones concurrant æqualis ponderis, tunc quidem lex nequit dici sufficienter promulgata, tunc enim sufficienter promulgatum est dubium, an lex existat, sed non est promulgata lex; ac prop-

terea ipsa non potest obligare.

Hanc sententiam novissimè Eusebius Amort Germanus, vir doctrinà undique perspicuus, tamquam certam defendit in sua Morali et Scholastica Theologia, Bononiæ typis data an. 1753. postquam Romæ emendata fuit jussu Benedicti XIV. cui ipse Auctor supplices preces dedit, ut curaret opus antè ejus publicationem a cordatis Theologis Romæ revideri, et ubi oportere censeret, emendari. Pontifex votis annuit, et transmisit ei aliqua menda in Opere emendanda, salvà tamen quæstione de opinione æquè probabili, ut videre est in ipsius Opere. Scribit Auctor, quod ubi opinio pro lege evidenter, et notabiliter probabilior non apparet, moraliter certum est, legem obligantem non existere, dicens, quod Deus juxta suam Divinam Providentiam cum ipse vult legem suam obligare, efficere tenetur ut evidenter et notabiliter probabilior appareat: Quandocunque (sic loquitur) existentia legis non redditur credibilior non ipså, moraliter certum est non dari legem; quia ex natura Providentiæ divinæ Deus, sicut tenetur suam Religionem reddere evidenter

sredibiliorem non ipså; ita etiam tenetur suam legem reddere credibiliorem, seu probabiliorem, non ipså. Amort, Theol. t. 1. disp. 2. §. 4. q. 10. pag. 232. To, non ipsd, intelligit, non ipså lege, sed rationibus quæ nobis illam notabiliter probabiliorem reddunt. Deindè alio loco rationem adducit, quia lex strictè dubia sufficienter caret promulgatione, sine qua lex non est lex, sive non est lex obligans : In hoc casu ( nempè cum utraque opinio est æquè probabilis ) non datur lex directa prohibens, quia in hoc casu non datur sufficiens promulgatio legis, quæ est character inseparabilis, et essentialis legis, siquidem illa est sola legis promulgatio, qua lex fit credibilior. Loc. c. disp. 2. quæst. 5. p. 283. Additque, idem sensisse Patres: Patres in dubio stricte tali, ubi inneutram partem inflectitur mentis sententia, relinquunt homini potestatem sequendi benigniora; ergo agnoscunt aliquod generale Principium, quo possit formari prudens judicium concomitans de non existentia legis. Et revera S. Gregorius Nazianzenus (Orat. 39.) de quodam Novatiano loquens ait : An juvenibus viduis propter œtatis lubricum ineundi matrimonii potestatem facis? At Paulus hoc facere minime dubitavit, cujus scilicet te Magistrum profiteris. At hoc minime post Baptismum, inquis. Quo argumento id confirmas? Aut rem ita se habere proba, aut si id nequis, ne condemnes. Quod si res dubia est, vincat humanitas, et facilitas. Item S. Leo (Epist. 90. ad Rustic. Narbonens. in Præfat). ut habetur in can. Sicut quædam, (fin. Dist. 14.) Sicut quædam sunt, quæ nullá possunt ratione convelli (prout sunt Decalogi præcepta, et Sacramentorum formæ, sicut explicat Glossa), ita multa sunt, quæ aut pro necessitate temporum, aut pro consideratione ætatum oporteat temperari: illa consideratione semper servata, ut in iis quæ vel dubia fuerint, aut obscura, id noverimus sequendum, quod nec præceptis Evangelicis contrarium, nec decretis sanctorum Patrum inveniatur adversum. Dicit, sequendum, nam Prælati Subditis permittere debent, ut possint opinionibus minus rigidis uti, ubi illa nec Evangeho, nec Patrum doctrinis adversantur, juxta illud Chrysostomi documentum: Circa vitam tuam esto austerus, circa alienam benignus, ita in Can. Alligant, 26. qu. 7. Item Lactantius (lib. 3. Instit. c. 27.) scribit: Stultissimi est hominis præceptis eorum velle parere, quæ utrum vera sint, an falsa, dubitatur.

Item S. Augustinus brevibus totum quod dicimus confirmat : Quod enim contra fidem, neque contra bonos mores esse convincitur, (nota convincitur) indifferenter esse habendum. Serm. 2014. c. 11. col. 224. Edit. Paris. Quælibet igitur actio nobis permissa est, modò convicti, aut moraliter certi non simus, illam contra fidem, aut bonos mores esse. Item S. Ambrosius scribens ad Januarium improperat animos nimiùm timidos habere, qui in dubiis nihil rectum existimant, nisi quod Scripturæ auctoritate, aut Ecclesiæ traditione, aut quod pro vitæ corrigendæ utilitate certum esse dignoscitur. En ejus verba: Sensi enim sæpe dolens, multas in firmorum perturbationes fieri per quorumdam Fratrum contentiosam obstinationem, vel superstitiosam timiditatem, qui in rebus hujusmodi, qua neque Scriptura Sancta auctoritate, neque universalis Ecclesia traditione, neque vitæ corrigendæ utilitate ad certum possunt terminum pervenire..... tam litigiosas excitant quæstiones, ut nisi quod ipsi faciunt, nihil rectum existiment. S. Ambros. Epist. ad inquis. Januar. Cap. 11. n. 3. His accedit S. Basilius, qui de quibusdam loquens, qui juramentum quoddam a se præstitum invalidum fuisse autumabant, ita scripsit: Consideranda autem sunt, et species jurisjurandi, et verba, et animus, quo juraverunt, et sigillatim quæ verba addita fuerunt; adeo ut si nulla prorsus sit rei leniendæ ratio, tales omnino dimittendi sunt. Epist. 188. Can. 1 Cap. 10. Dixit igitur, tum dumtaxat dimittendos ( sive non -audiendos) esse, cum nulla penitus savens benigna ratio eis subesset. Item accedit S. Bernardus, qui, genericè loquendo de rebus in utramque partem disputatis, ad Hugonem S. Victoris sic scribit : Sane ibi unusquisque in suo sensu securus abundat, ubi aut cer--to rationi, aut non contemnenda auctoritati, quod sentiter, non obviat. Vol. Oper. Cap. 5. n. 18. Edit. Maur. Paris. col. 634. Ait itaque S. Doctor, quemque tutò procedere, eas opiniones sequendo, quæ certæ rationi, aut auotoritati, quæ sit tanti momenti, ut nemo ab illa desciscere possit, se non opponunt. His addendus S. Bonaventura, qui de votis agens, super quibus Papa dispensare possit, tres in medium adducit opiniones, et deindè concludit: Quæ istarum trium opinionum sit verior, fateor me nescire; et satis potest quælibet sustineri. Si quis tamen velt hanc ultimam acceptare, non occurrit ei inconveniens manifestum. In 4. dist. 38. art. 2. quæst. 3. Non at præferendam esse tutiorem, sed quamlibet earum

sustineri posse, et acceptari.

Audiamus insuper Melchiorem Canum, qui impugnando sententiam Scoti obligantis peccatores omnibus diebus festivis ad contritionis actum producendum, scripsit: Jus humanum nullum est, aut Evangelieum, quo hoc præceptum asseratur; proferant, et tacebimus. Relect. 4. de Pan. p. 4. quæst. 2. Prop. 3. Et n.5. subdit: Quoniam ignoro, unde ad hanc opinionem Doctores illi venerint, libere possum, quod non satis explorate præceptum est, negare. Idem sensisse Scotum certum videtur, ubi de quadam opinione scripsit: Cum multis sit probabilior pars negativa, non sinè peccato aliquis se exponit dubio, sequendo affirmativam minus probabilem. In 4. Dist. 11. quæst. 6. Ergo juxta Scotum, qui sequitur opinionem æquè probabilem, non peccat. Idem pariter scripsit Cardinalis Lambertinus, deindè creatus Pontifex sub nomine Benedicti XIV. dicens: Non debbono imporsi legami, quando non vi è manifesta legge che l'imponga. Notif. 13.

Sed deveniamus nunc ad rationes intrinsecas nostræ sententiæ, pro quibus rem ex suis principiis, Angelico Doctore semper duce, sumamus. S. Thomas sic legem definit: Lex quædam regula est, et mensura actuum, secundum quam inducitur aliquis ad agendum, vel ab agendo retrahitur: dicitur enim lex a ligando, quia obligut ad agendum. 1: 2. quæst. 90. art. 1. Deinde idem

S. Thomas docet, hanc regulam sive legis mensuram, ad hoc, ut subditi eam observare adstringantur, debere eis esse per promulgationem manifestatam; quapropter art. 4. quæsitum proponit: Utrum promulgatio sit de vatione legis? Et sic respondet : Lex imponitur aliis per modum regulæ, et mensuræ; regulæ autem, et mensura imponitur per hoc, quod applicatur his, qui regulantur, et mensurantur. Unde ad hoc quod lex virtutem obligandi obtineat, quod est proprium legis, oportet quod applicetur hominibus, qui secundum eam regulari debent. Talis autem applicatio fit per hoc, quod in notitiam eorum deducitur ex ipsa promulgatione. Unde promulgatio ipsa necessaria est ad hoc, quod lex habeat suam virtutem. Lex igitur antè promulgationem vim obligandi non habet, leges enim, ut scribit Gratianus in can. In istis in dist. 4. tunc vim legis acquirunt, et leges tunc propriè nuncupantur, et sunt, cum sunt promulgatæ: Leges tunc instituuntur, cum promulgantur. Hinc a S. Thoma alibi ita lex definitur : Quædam rationis ordinatio ad bonum commune promulgata. 1. 2. quæst. 90. art. 4. Notentur verba, Ordinatio promulgata.

Hæc autem promulgatio est necessaria omnino ad obligandum, nedum in humanis legibus, sed etiam in divinis, et naturalibus, prout idem Sanctus Doctor tradit; nam in citato art. 4. ad primum hoc sibi objicit: Lex naturalis maxime habet rationem legis; sed lex naturalis non indiget promulgatione: ergo non est de ratione legis, quod promulgetur. Et sic respondet: Dicendum, quod promulgatio legis naturæ est ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit, naturaliter cognoscendam. Itaque Sanctus Thomas non negat, legem naturalem promulgatione indigere, dicit tantum, legis naturalis promulgationem non fieri humano modo, sed naturali lumine, quod Deus in hominum mentes ingerit. Hinc doctissimus Cardinalis Gotti ait: Ad hoc, ut lex in actu secundo abliget, requiritur quidem indispensabiliter, ut Subditis promulgatione proponatur, Theol. com. 2. tract. 5. de Leg. quæst,

1. dub. 3. §. 3. n. 21. Dicit, in actu secundo, quia lex non adhuc promulgata habet in se vim obligandi in actu primo, scilicet, ut ipsa actualiter deindè obliget, com promulgata fuerit; sed ut in actu secundo, nempè actualiter obliget, requiritur indispensabiliter ejus promulgatio subditis facta: Actualiter (scribit Sylvius) tunc lex unicuique promulgatur, quando cognitionem (homo) a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem sit amplectendum, quid fugiendum. In 1. 2.

quæst. 90. art. 4. in fin.

De hac promulgationis necessitate, ut lex obliget, Dominicus Soto rationem assignat, dicens : Nulla lex habet vigorem legis ante promulgationem. Nullam exceptionem conclusio hac permittit. Et probatur ex natura ipsius legis : est enim regula nostrarum actionum ; regula autem, nisi operantibus applicetur, vana est. Applicari autem nequit, nisi per ejus notitiam; nam qui regula utitur, eam intueri necesse habet: ( nota, intueri ). Fit ergo consequens, ut antè promulgationem, quâ Subditis innotescit, non eos obligando perstringat, sed tunc percipi, quando promulgatur. Sot. de Just. et Jure lib. 1. quæst. 1. ort. 4. Quapropter ait Joannes Gerson, nec etiam Deum obstringere posse creaturam ad legem observandam, nisi prius præceptum, ac voluntatem suam Deus creaturæ manifestet : Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei, nam per solam ordinationem, aut per solam suam voluntatem non potest Deus absolute creaturæ imponete obligationem, sed ad hoc opus est, ut ei communicet notitiam unius æque ac alterius. Gerson de Vita Spirit. etc. Lect. 2. col. 176. Ex hoc P. Gonet argumentum ducit, benè posse dari ignorantiam invincibilem etiam præceptorum naturalium, quæ a primis principiis valdè sunt remota, sicque arguit: Lex enim vim obligandi non habet, nisi applicetur hominibus per promulgationem; sed lex naturalis non promulgatur omnibus hominibus quantùm ad omnia præcepta, quæ sunt remotissima a primis principiis; ergo non obligat omnes quansum ad illa præcepta. Subindeque potest dari de illis igno-Tom. I.

rantia invincibilis, et excusans a peccato. Gon. in Clypee

theol, tom. 3. Disp. 1. art. 3. n. 47.

Sed nunc accedamus ad objectiones P. Patutii discutiendas, quibus hujus nostri Principii certitudo clariùs innotescet. P. Lector objicit I. contra hoc Principium, ad reddendam legem sat promulgatam satis esse notitiam tantum probabilem, que ex opinione probabili stante pro lege, jam habetur. Huic objectioni dico primò, verbum Notitia, juxta omnia Vocabularia idem esse ac Cognitio. Cognitio autem legis. et Opinio probabilis legis omnino differunt. Præterea respondeo, quod si admitti vellet, sub verbo Notitiæ intelligi Notitiam probabilem, ad summum id solummodo admitti potest, casu, quo Notitia adesset probabilis tantum pro lege, tunc enim legi quædam moralis certitudo assisteret; sed cum adest ex alia parte opinio æquè probabilis pro libertate, tunc ex neutra parte aliqua potest superesse probabilitas, seu probabilis ratio apta ad prudentem hominis assensum sibi trahendum; nam ex his æqualibus probabilitatibus aliud quam merum dubium non resultat, an existat, vel non existat lex. Id elare docet Sanctus Thomas; Intellectus nosteriespectu partium contradictionis se habet diversimode; quandoque enim non inclinatur magis ad unum, quàm ad aliud, vel propter defectum moventium, sicut in illis problematibus, de quibus rationes non habentur, vel .propter apparentem æqualitatem eorum quæ movent ad atramque partem, et ita est dubitantis dispositio, qui fluctuat inter duas partes contradictionis. De Verit. quæst. 14. art. 1. Idemque alibi breviùs docet : Inter æqualitatem etiam rationum, et argumentorum soli dubio est locus. S. Thom. Vide in Instruct. de Reg. prox. etc. p. 1. c. 3. pag. 48.

P. Berti præterea inquit, quod sicut statera tam in æquilibrio est, cum ei nullum pondus imponitur, quam cum æqualia imponuntur onera; eodem modo, cum duæ probabiles opiniones occurrunt, ipsæ adeo judicium suspendunt, ac si nulla ex utraque parte probabilitas existeret: In æquilibrio manet lanx, sive nullum

neutri parti, sive utrique æquale onus imponatur. Berti Theol. tom. 2. lib. 21. c. 14. prop. 3. pag. 151. Idem dicunt P. Gonet, Vasquez, La-Croix, et communiter omnes Probabilistæ, et Probabilioristæ, idemque tandem fatetur idem P. Patutius his verbis (in cit. Instruct. de Reg. prox. etc.) Immota manet libra, in cujus utraque lance æquale pondus collocatur, nec ad unam inflectitur partem, nec ad aliam. Et idem confirmat in Libello (La Causa del Probabilismo, ec. pag. 48.) ubi dicit : Essendo evidente, che due opinioni contraddittorie egualmente probabili non possono, se non generare il dubbio. Itaque respectu ad nostram controversiam, in qua de duabusopinionibus æquè probabilibus agitur, dici non valet, probabilem legis notitiam sufficere adeam promulgatam efficiendam; eo enim casu neutiquam notitia sufficiens ad legem promulgandam habetur, sed tantùm ad promulgandum dubium, sive meram hæsitationem, an adsit lex, vel non: quandoquidem, cum duæ æqualis ponderis opiniones concurrent, evenit (ut diximus) nullam earum pondus habere.

Objicit II. et ait, aliam esse promulgationem legis, aliam legis divulgationem, sive notitiam privatam, quam Subditi de lege recipiunt; lex enim, cum jam promulgata fuit, sine hac notitia a Subditis acceptà, cos obstringendi virtutem habet. Subdit autem, quod omnes leges sive humanæ, sive divinæ, jam satis promulgatæ fuerunt. Et primo loco de humanis legibus loquens, dicit, hæ, ut obligent, sufficere, quod Communitati per Banditores, aut per affixionem scripturæ in publicis locis promulgatæ fuerint.

Concedimus, quod, ut lex humana vim habeat obligandi, sat est, ut Communitati promulgetur, nec, ut notitia ad quemcumque perveniat Subditum, requintur; sed advertendum, quod id valet tantùm quoad materiale legis objectum, quod a lege præceptum, aut vetitum fuerit, non tamen quoad conscientiæ obligationem legem servandi. Me explico: si v. gr. quædam fuerit lex.promulgata, quâ invalidus contractus

aliquis sine aliquibus solemnitatibus initus declaratur, tunc Subditus, licet legem ignoret, tenetur tamen, cum de illa notitiam accipit, stare præscripto legis jubentis contractum habendum esse uti irritum, aut aliquam pœnam solvendam fore : nam in foro externo, cum lex jam promulgata fuerit, omnes eam scire præsumuntur. Respectu verò conscientiæ, profectò minimè peccat, qui legem illam sibi ignotam non seryat, modò ob suam negligentiam non scivisse acciderit. Sicque intelligitur textus S. Thomæ a P. Patutio adductus: Illi, coram quibus lex non promulgatur, obligantur ad legem observandam, in quantum in eorum notitiam devenit per alios, vel devenire potest, promulgatione facta. S. Th. 1. 2, q. 90. a 4. ad 2. To, vel devenire potest, intelligitur in quantum legis notitia Subditis pervenire poterat, et ob eorum negligentiam non pervenerit; nam alioquin, si eorum ignorantia fuerit inculpabilis, legem non servando, minimè peccant. Ita relatum textum rectè explicat Cajetanus (loc. cit. S. Thomæ) dicens, eos tantum reos offensæ legis esse, qui eam nesciunt vel quia noluerunt, vel quia neglex runt facere, quod in eis erat ad sciendum. Alioquin absentes nescii promulgatæ legis non ligantur. Propter quod ... accusari nec apud Deum , nec apud homines ignorantiæ possunt. Idemque scribunt P. Petrus Colet. de Legib. tom. 3. c. 1. art. 2. concl.... et P. Franciscus Suar. in Opere de Leg. lib. 3. c. 17. n. 3. et seq. Adduntque idem P. Suarez alibi tom. 5. in 3. p. Disp. 40. sect. 5. n. 4. Aravius in 1. 2. q. 97. Disp. 3. diff. 3. Tapia lib. 4.q. 15. art. 2. Castr. tom. 1. tract. 1. Disp. 3. punct. 7 num. 1. Gregorius Martin. q. 96. art. 4. Dub. 5. Concl. 3. 4. Sanch. Dec. lib. 1. cap. 10. num. 32. et 33. Villalob. tom. 1. tract. 1. Diss. 24. Salm de Leg. c. 2. n. 110. non tantum eos reputandos esse nescios, qui legem omnino ignorant, sed etiam illos, qui post debitam diligentiam de ca dubitant; lex enim (ut diximus) non ligat, nisi Subditis applicatur per certam, non autem dubiam notitiam. Idque traditur ab eodem S. Thoma, qui docet : Nullus ligatur per præceptum,

nisi mediante scientià illius præcepti. De Ver. q. 17 art. 3. Sed de hoc textu infra latius disserendum erit.

Sic de humanis legibus; loquens autem P. Patutius de legibus divinis, dicit, ipsas jam ab æterno promulgatas fuisse, et usque ab æterno perfectam obligandi habuisse virtutem, priusquam creaturæ legem audirent, ac cognoscerent. Idque procedere ait ex eo, quod lex æterna habet ab æterno promulgationem Causalem, Virtualem, et Eminentem, quæ deinde in tempore formalem etiam promulgationem infert. Hoc deducit ex verbis S. Thomæ, qui ait : Dicendum, quod promulgatio sit et verbo et scripto; et utroque modo lex æterna habet promulgationem ex parte Dei promulgantis, quia et Verbum divinum est æternum, et scriptura libri vitæ est æterna; sed ex parte creaturæ audientis et inspicientis non potest esse promulgatio æterna. 1. 2. q.91. a. 1. ad. 2. Verumtamen ego assero (idque clarè probabo) quod lex æterna respectu hominum non est propria lex; propria enim lex quoad ipsos est lex naturalis, quæ licet sit participatio legis æternæ, ipsa tamen est ea, quæ propriè homines ligat, cum lex naturalis tantum hominibus promulgetur, et rationis lumine applicatur. Saltem dico (prout alii Theologi loquuntur) quod lex æterna, quamvis in se vim habuerit obligandi in actu primo, attamen non fuit lex obligans actualiter, et in actu secundo, donec fuerit proposita, et per ejus cognitionem creaturis applicata: sicque asseveranter ajo a S. Th., et ab omnibus Theologis doceri.

En quomodo loquitur Duvallius: Postremò dubitabis, an ipsa lex (æterna) semper habuerit, et hubeat veram et propriam rationem legis? Respondeo, in tempore, quando productæ sunt creaturæ, habere de facto rationem legis, siquidem verè et propriè omnibus creaturis tamquam subditis est indita, et impostta; si tamen ab æterno spectetur, dicendum est, eam non esse verè et propriè legem, sed tantùm aliquid quod se habeat instar legis. Deindè rationem assignat: Tum, quia de ratione veræ legis est, ut imponatur, et promulgetur sub-

ditis; nulli autem fuerunt subditi ab æterno: tum quiz lex essentialiter est regula quædam practica, hæc autem regula non potuit imponi Verbo, et Spiritul-Sancto, quia ipsimet sunt regula; et rectitudo ipsa. In 1.2. S. Thom. de Leg. q. 2. pag. 293. Idem scribit Petrus de Lorca: Si quomodo autem lex eterna respicit creaturas, remote respicit, quatenus a Deo moventur, et gubernantur, non verò, quia sit imperium in creaturas latum, aut quia proponatur ipsis ut regula, qua suas actiones mensurare, et componere possint ... Lex æterna non est principium, et ratio agendi alicui, qui legi subditus sit, neque est illi regula proxima suarum actionum, sed est ratio agendi ipsi Deo, et regula divinarum actionum, qua Mundum gubernat; si cui ergo esset lex, esset Deo. In 1.2. S. Th. Disp. 5. membr. 2. Et loguens de verbis illis S. Thomæ, et verbo, et scripto, dicit: Expressio illa in Verbo divino æterna fuit in Deo necessitate naturæ fucta, et non relata ad aliquas creaturas, quod promulgatio legis requirit; semper enim promulgatio legis ad subditos refertur. Idem scribit Ludovicus Montesino: Resp. hujusmodi legem æternam promulgatam esse ab æterno ipsimet Deo... Deus sibimet est lex, et sibi est regula, et ita intelligimus Deum sibi promulgare legem. De Leg. Disp 20. q. 4. n. 83. pag. 404. Idem scribit Ludovicus Lorichio loquens de lege æterna: Hac lege Deus omnia ordinat ad seipsum, et est promulgata apud ipsum ab æterno; hominibus autem promulgatur, quando eis innotescit. Thesaur, novus utr. Theol. verb. Lex. n. 6. Quomodo autem his doctrinis conciliari potest, quod asserit P. Patutius, nempè legem æternam ab æterno perfectam obligandi habuisse virtutem, priusquam creaturæ legem audirent, ac cognoscerent?

Præfatis aliorum doctrinis congruit id, quod in alio loco docet ipse S. Thomas, dicens, legem æternam non esse propinquam regulam humanæ voluntatis, sed potiùs esse rationem Dei; en ejus verba: Regula autem voluntatis humanæ est dupleæ. Una propinqua, et homogenea, scilicet ipsa humana ratio; Alia verò est prima regula, scilicet leæ æterna, quæ est quasi ratio

Dei 1.2. q. 71. a. 6. Nec obstant verba ejusdem S. Doctoris supra relata: Lex æterna habet promulgationem ex parte Dei promulgantis. 1. 2. q. 91. a. 1. ad. 2. Nam ibidem jam subdit S. Doctor: Sed ex parte creatures audientis et inspicientis non potest esse promulgatio æterna. Nunc quæro, quænam divinæ legis promulgatio est illa, quæ homines ligat? Promulgatio ex parte Dei, aut promulgatio ex parte creature? Id declarat idem S. Th. loco ubi dixit, quod ut lex virtutem obligandi obtineat, oportet quod upplicetur hominibus.... Talis autem applicatio fit per hoc, quod in notitiam eorum deducitur ex ipsa promulgatione. 1. 2. q. 90. a. 4. Et deindè objiciens sibi (ad primum) legem naturalem non indigere promulgatione, respondet, quod promulgatio legis naturæ est ex hoc ipso, quod Deus eam menthus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. Nunc arguo: Si verum esset, quod S. Th. sensisset legem æternam, eo quod æternam promulgationem habet, abæterno homines obligasse, priusquam ipsi legem cognoscerent, utique ob hanc rationem respondisset. legem naturalem, quæ legis æternæ participatio est, promulgatione non indigere; sed ipse respondit, promulgationem legis naturæ fieri, cum ipsa ab hominibus naturali lumine cognoscitur. Nec aliter respondere poterat; cum priùs in eodem articulo firmiter statuerit, quamcumque legem vim obligandi non habere, nisi in notitiam hominum ex promulgatione deducatur.

Adde id quod tradit S. Th. alio loco, ubi quærens: Utrum sit in nobis aliqua lex naturalis? Sic respondet: Dicendum, quod lex, cum sit regula, et mensura, dupliciter potest esse in aliquo, uno modo sicut in regulante, et mensurante: alio modo sicut in regulato, et mensurato, quia in quantum participat aliquid de regula, sic regulatur... et talis participatio legis æternæ in rationali sreatura lex naturalis dicitur. 1. 2. q. 91. a. 2. Igitur S. Doctor distinguit hic legem æternam a naturali, et docet, quod lex æterna respicit Deum regulantem, lex autem naturalis respicit hominem regulatum; et quoniam lex naturalis est legis æternæ participatio,

ideo in quantum participat aliquid de regula per legem naturalem, sic regulatur. Ideo in tantum lex æterna homines ligat, in quantum ipsa hominibus per legem naturalem participatur, eisque promulgatione innotescit, prout dicit Duvallius: Quæres, quomodo nobis innotescit lex illa æterna, quod idem est, ac si quæratur, quomodo publicetur? Dico eam, ut est in creaturis tamquam subditis, per alias leges nobis innotescere, cum leges illæ sint illius participationes. In 1. 2. de Leg. q. 3. art. 3. p. 296. Idem scribit Franciscus de Aravio: Cum lex æterna non obliget creaturas rationales, nisi mediante lege naturali, vel positivà divinà, vel humana, ad istarum promulgationem illa quoque sufficienter promulgatur. In 1. 2. q. 90. disp. 1. sect. 5. p. 525. Lex igitur, quæ hominem ligat, est tantùm lex naturalis, quia ipsa tantum potest esse homini regula, et mensura, qua reguletur, et mensuretur.

Præterea, quamvis admittamus, legem æternam esse propriam legem respectu etiam hominum, atque habere vim in actu primo eos obligandi, quid indè? Equidem æterna lex non ligat in actu secundo, quousque creaturis non promulgetur, et per ejus cognitionem applicetur. Sapienter id tradit Cardinalis Gotti : Sequitur, quod lex æterna ab æterno in actu secundo neminem obligaret, non ex.defectu virtutis, sed ex parte termini... Ita ab'aterno fuit lex in mente Dei concepta, quamvis pro æterno non promulganda, nec implenda, nec in actu secundo obligans... Fuit tamen ab æterno lex, quia ad rationem legis satis est, ut vim habeat obligandi, quamvis nondum ligat, quia nondum applicata, et promulgata. Theol. tract. 5. q. 2. dub. 1. n. 13. Notentur verba, quamvis nondum ligat, quia nondum applicata, et promulgata. Idem scripsit Honoratus Tournely: Quia tamen lex ante creaturarum existentiam verè obligans non fuit, cum nihil esset ad extra, quod ed obligaretur, palam est, rationem completam legis tunc tantum ei competere potuisse, cum extiterunt creatura, quibus fuit lex promulgata, aut saltem qua , impressione ipsius moveri caperunt. Pralect, theol. tom.

2. Cap. 2. q. 3. Idemque dixit P. Petrus Collet: Quia tamen lex æterna verè, et strictè obligans non fuit, palam est, rationem plenam legis tunc tantum ei competere potuisse, cum extiterunt creaturæ, quibus intimata fuit ac promulgata. Tom. 2. de Leg. Cap. 2. p. 17. Idem dixit P. Cuniliati: Legis violatores non sunt illi, quibus nondum lex innotuit. Tract. 1. de Moral. etc. Cap. 2.

Instat P. Patutius dicens : Sed si lex æterna fuit ve-'ra lex, antequam homines eam cognoscerent, verè. priusquam lex ipsis innotesceret, homines obligavit, cum sit essentialis proprietas cujuscumque legis obligare. Et pro se citat Card. Gotti, qui dicit legem æternam veram fuisse legem, ac propterea ab æterno vim habuisse obligandi. Respondeo, et distinguo: Alia est proprietas legis promulgatæ, alia legis non promulgatæ. Proprietas legis promulgatæ est perfecté obligandi actualiter, et in actu secundo. Proprietas autem legis non promulgatæ est obligandi imperfectè tantum in actu primo; lex enim non promulgata habet siquidem in se vim intrinsecam obligandi, sed dumtaxat in futuro, pro tempore quo ipsa intimata, et per notitiam applicata fuerit; donec verò non fuerit applicata, ipsa non obligat, nec virtutem habet actualiter obligandi : Ad hoc quod lex ( docet Angelicus Doctor ) virtutem obligandi obtineat, oportet, quod applicetur hominibus, qui secundum eam regulari debent. 1. 2. q. 90. art. 2. Nihil autem obstat quod scribit Card. Gotti dicens, legem æternam, etsi homini non adhuc promulgatam, vim obligandi habere; nam S. Thomas loquitur de vi actuali obligandi etiam in actu secundo, Gotti autem loquitur de vi obligandi tantum in actu primo: hoc quidem importat obligare in actu primo, nempè quod lex apta sit ad actualiter obligandum, cum promulgabitur, sed non antè promulgationem : sicut ignis in se vim habet comburendi, sed non comburit actualiter, nisi postquam rei urendæ applicetur: En quomodo nos instruit idem. Card. Gotti, de lege æterna loquens; Ita qb æterno fuit lex in mente Dei concepta, quamvis pro Tom. I.

wterno non promulganda, nec implenda, nec in actu secundo obligans... Et hoc modo, cum ab æterno non fuerit creatura, quam obligaret, et cui applicaretur, ab æterno actu non obligavit; fuit tamen ab æterno lex, quia ad rationem legis satis est, ut vim hubeat obligandi, quamvis nondum ligat, quia nondum applicata, et promulgata. Theol. tract. 5. q. 2. Dub. 1. n. 13.

Nec potest dici, quod lex æterna ab æterno non obligavit ex defectu termini, nempè quia creatura ab æterno non aderat; nam non ideo tantùm lex æterna creaturam ab æterno non obligavit, quia ipsa ab æterno non existebat, sed etiam quia lex nequibat creaturam actualiter in actu secundo obligare, priusquam illi applicata, et promulgata esset. Dixerat jam alibi Cardinal. Gotti. quod ut lex in actu secundo obliget, requiritur quidem indispensabiliter, ut Subditis promulgatione proponatur. Quæst. 1. Dub. 3. §.3. n. 31. Idcirco postmodum scripsit ut supra, quod lex æterna fuit ab æterno lex, quamvis nondum ligat, quia nondum applicata, et promulgata. Idemque scripsit, ut vidimus, Tournely, loquens de lege æterna: Palam est rationem completam legis tunc tantum ei competere potuisse, cum extiterunt creaturæ, quibus fuit lex promulgata. Tom. 2. Cap. 2. q. 3. Idem scripsit Sylvius: Actualiter (lex æterna) unicuique promulgatur, quando cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam' rationem sit amplectendum, quid fugiendum. In 1. 2. q. 90. art. 4. in fin.

Objicit III. Pater Patutius, et ait: Lex naturalis promulgatur in habitu, cum Deus Animam creat, eamque in corpus infundit, quia tunc in ea lumen rationis imprimit. Ex quo infert Patutius, hominem ligari a lege usque ab ipsius conceptione; Deus enim cum legem in Anima imprimit, tum illam promulgat. Et hîc citat pro se textum S. Thomæ: Promulgatio legis naturæ est ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. 1. 2. q. 90. art. 4. ad 1. Respondetur: Ad mentem S. Thomæ indagandam observare oportet id, quod S. Doctor in

articuli corpore scribit; ibi docet legem imponi per modum regulæ et mensuræ, undè ait, quod, ut lex virtutem habeat obligandi, opus est, ut ipsa hominibus applicetur, qui secundum eam regulari debent : talis autem applicatio (subdit) fit per hoc, quod in notitiam eorum deducitur ex ipsa promulgatione. Lex igitur juxta S. Thomam tunc homines ligat, cum eis applicatur per ejus notitiam, sive cognitionem. Cum autem dicit, promulgationem legis esse ex hoc ipso, quod Deus eam inseruit naturaliter cognoscendam; id sinè dubio, ne velimus S. Doctorem in eodem articulo se contradixisse, intelligendum, quod lex tunc revera promulgatur, et virtutem obtinet obligandi, cum actualiter applicatur, et cognoscitur. Idcirco idem Anelicus alibi (1. 2. qu. 91. art. 1. ad 2.) dixit : Sed ex parte creaturæ audientis, et inspicientis non potest esse promulgatio æterna. Tunc igitur lex promulgatur, cum creatura legem audit per vocem Ecclesiæ, aut inspicit per lumen rationis. Hinc art. 2. ait, legem naturæ non aliud esse nisi lumen (super nos signatum) rationis naturalis, quo discernimus quid sit bonum, et quid sit malum. Hoc autem lumen, quodiscernimus bonum et malum, et in quo lex naturalis consistit, inquit S. Antoninus, non priùs ostendere homini bona et mala, quam homo usum rationis habet : Nota diligenter (verba S. Antonini) secundum B. Thomam, quad istud lumen legis naturalis non ostendit homini, quæ sint bona, quousque perveniatur ad usum rationis. Part. 1. tit. 13. c. 12. § 3. Ergo lex naturalis non promulgatur homini, nisi cum ipse ad rationis usum pervenit. Undè concludendum, quod propriè et strictè loquendo, in infusione Animæ non jam inseritur lex, sed inseritur lumen, quo lex cognoscenda erit ab homine, cum pervenerit ad usum rationis, sive inseritur potentia, capacitas, sive habilitas ad legem cognoscendam tempore usûs rationis. Et tunc, cum homo legem cognoscet, lex ei perfectè et verè promulgabitur, eumque ligabit; alioquin, usquedum lex non deducitur in hominis notitiam ex promulgatione, do-

cet S. Thomas, legem virtutem obligandi non obtinere. Accedit id, quod scribit Dominicus Soto, quod lex applicari nequit, nisi per ejus notitiam; nam qui regula untur, eam intueri necesse habet. De Just. lib. 1. q 1. art. 4. et q. 3. art. 2. Et quod dixit Jo. Gerson notabilibus verbis: Lex ista sit quædam revelatio, ac propriè dicta declaratio creaturæ rationali facta, per quam illa cognoscit, quid Deus de certis rebus judicet, ad quas vel præstandas, vel omittendas ipse creaturam obligare vult, ut ea digna reddatur ad vitam eternam. Hinc tali definitione divinæ legis posità, subjungit: Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei, nam per solam suam ordinationem, aut per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem : sed ad hoc opus est, ut ei communicet notitiam unius æque ac alterius. Ex quo liquet immediatè deducibilis conclusio, creaturam rationalem non posse esse indignam amicitia Dei, nec propriè peccato obnoxiam, nisi dum sciens, volens, ac libera ponit actionem sibi prohibitam, aut omittit rem præceptam. Lib. de Vit. Spir. etc. Lect. 2. col. 176. edit. Paris. Ergo ex Gersone nec etiam potest Deus homini præcipere observantiam legis, quam priùs ipsi non manifestavit.

Nec obest, quod dicit S. Thomas 1. 2. q. 94. art. 1. ad. 3. nempè, quod lex naturalis inest homini usque a sua pueritia, nam ipsemet S. Doctor ibidem ait, legem esse propriè actum, non habitum. Ratio est, quia lex consistit in actu, quo lex enuntiatur mediante rationis dictamine præscribente, quid agendum, et quid fugiendum; ita appositè scribit Sylvius: Lex naturalis est actus rationis, actuale scilicet judicium, et dictamen rationis practicæ. Quia omnis lex habet se per modum enuntiationis: enuntiatio autem est quidem actus. In 1. 2. q. 94. a. 1. concl. 2. Et art. 2. Prob. 2. ait: Vis obligationis non est simpliciter ex cognitione, quatenus est talis, aut talis.... Sed ex dictamine rationis præscribentis ea, quæ secundum se bona sunt et agenda, aut prohibentis ea, quæ secundum se

sunt mala et fugienda. Id explicat diffusiùs Card. Gotti, dicens; Ex his patet, nos loqui de lége naturali, ut in actu secundo denuntiante, in quo essentia legis consistit, quæ habetur per modum denuntiationis. Quod si sumamus legem naturalem in actu primo, sic in virtute, et quodammodo habitu lex naturalis est, etiam dum quis actu principia ejus non considerat, cum semper maneat in intellectu lumen rationis, quod simul cum natura unicuique rationali creaturæ Deus indidit : ex quo, si usu rationis polleat, potest formare judicium, et dictamen de agendis, vel omittendis: Theol. tr. 5. de Lege q. 2. dub. 2. § 1. n. 9. Itaque Card. Gotti distinguit legem naturalem in actu primo, et in actu secundo: et ait, quod lex naturalis considerata in actu primo, atque in habitu, consistit in illo habituali rationis lumine, quod nobis cum natura inscritur : quo lumine deindè practicum formatur dictamen, tempore quo homo ad usum rationis pervenit. Sed considerata lex naturalis in actu secundo, essentialiter consistit in actuali legis denuntiatione, quæ fit homini per illud practicum dictamen. Nunc quæro, ubinam propriè inveniatur legis essentia? Fortasse in habitu legis inserto, cum Anima creatur, aut verò in actuali illa denuntiatione legis? Et quidem legem naturalem reddit propriè legem perfectam et obligantem solum lumen illud in creatione insertum, vel actualis denuntiatio, sive intimatio legis. Dicit Gotti ( idemque dicit Sylvius, ut supra vidimus, et dicunt omnes. S. Thomas, Gerson, Soto, Gonet, et alii, ut infra videbimus) quod non quidem in habitu, sed in actuali denuntiatione legis essentia consistit: Patet nos loqui ( repetamus verba Cardinalis ) de lege naturali, ut in actu secundo denuntiante, in quo essentia legis consistit, qua habetur per modum denuntiationis. Et ex denuntiatione deindè formatur in homine rationis dictamen eum obligans ad legem.

Nec aliter sentit Sylvius, dum ait 1. 2. q. 90. art. 4. juxta verba S. Thomæ legem naturalem inseri in ho-

mine, cum Anima in eum infunditur; nam ibidem difficultatem agnoscit, quomodo per illam habitualem legi sinsertionem possit homo ligari, quin priùs ei lex manisestata suerit; et propterea subdit: Ideo addendum est, legem naturalem quasi promulgari in habitu, eo ipso quod Deus illam mentibus hominum imprimit . . . . Actualiter autem tunc unicuique promulgatur, quando cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem naturalem sit amplectendum, quid fugiendum. Itaque Sylvius hanc primam legis insertionem in homine; dum concipitur, appellat unam quasi promulgationem in habitu, vocat autem absolute promulgationem illam, quæ actualiter sit; cum homini innotescit lex, qua regulari debet. Certè igitur id proferens intendit dicere, quod illa impressio in homine facta, antequam homo actualiter legem cognoscat, non est sufficiens ad eum obligandum; quapropter subjungit, ideo addendum est etc. Et postea dicit, actualem promulgationem tum fieri, cum homo legis cognitionem accipit, quoniam hæc est sufficiens, ac necessaria promulgatio, per quam homo ligatur a lege, qua mensurandus est. Et quod ita sentiat indubitanter Sylvius, constat ex eo, quod alibi scribit: Lex æterna fuit ab æterno lex materialiter, non fuit tamen ab æterno formaliter, seu sub ratione legis actualiter obligantis; quia tunc non fuit aetualis, et perfecta promulgatio. 1. 2. q. 91. art. 1. ad 2. Itaque ait Sylvius, legem æternam ( idemque procedit de lege naturali, quæ est participatio quædam legis æternæ) non esse legem formaliter, et actualiter obligantem, nisi cum aderit actualis promulgatio: quæ tunc efficitur, cum homo discernit, quid agere, et quid vitare debet; juxta quod ipse Sylvius antea jam expresserat : Actualiter tunc unicuique (lex) promulgatur, quando cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem sit amplectendum, quid fugiendum. 1. 2. q. 90. ar. 4. in fin.

Lex igitur naturalis non promulgatur homini, nec

ipsum ligat, nisi cum homo pervenit ad usum rationis, qua sibi lex innotescit, et promulgatur. Ita P. Ludovicus Montesino: Lex naturalis promulgatur in unoquoque, dum primò venit ad usum rationis; et quamvis pro tunc solum promulgatur ista lex quantum ad principia communissima juris natura, tamen postea paulatim per discursum promulgatur eadem lex quantum ad alia. De Leg. Disp. 20. q. 4. n. 85. Idem scribit Duvallius: Quæres, quo tempore lex naturæ unumquemque obligare incipiat? Resp. incipere, quando promulgatur. Tunc autem sufficienter promulgatur, quando quisque annos discretionis incipit. In 1. 2. de Leg. q. 3. art. 3. Idem scribit Petrus de Lorca: Quemadmodum promulgatio est intrinseca, et essentialis humanis legibus, sic rationi judicium, et cognitio intrinseca est legi natura. In. 1. 2. Disp. 6. de Leg. p. 386. Nota, judicium, et cognitio intrinseca est legi; ergo sinè judicio, et cognitione legis, lex non ligat. Idem scribit P. Cuniliati: Legis violatores non sunt illi, quibus nondum lex innotuit . . . Actualis legis naturalis promulgatio evenit, quandò quis a Deo cognitionem accipit dictantem, quid juxta rationem naturalem sit vel fugiendum, vel amplectendum. Tract. 1. de Moral. et Cap. 2. Idem scribit P. Gonet : Promulgatio legis natura fit per dictamen tationis intimantis homini ea, quæ lege naturæ præscripta, aut prohibita sunt; ergo cum deest tale dictamen, lex natura non obligat ad ejus observationem. In Clypeo theol. t. 3. Disp. 1. art. 4. §, 1. n. 55. Idem scribit doctus P. Mastrius: Hos autem jus (naturæ) hominibus intimatur, et obligare incipit ab eo tempore, quo rationis usum accipiunt, et per talem legem sibiintimatam inter bonum et malum discernere incipiunt; his enim rationis usus est veluti ipsius legis naturalis notificatio, et manifestatio. Et hoc intendit Paulus (Rom. 7.) illis verbis: Ego autem vivebam sinè lege aliquando, sed cum venisset mandatum, peccatum revixit. Undè Hieronymus (Ep. Ad Aglasiam) sic explicat: Cum mandatum venerit, hoc est tempus intelligentiæ appetentis bona, et vitantis mala, tunc peccatum reviviscere incipit, et homo reus est peccali. Mastrius Th. Mor. Disp. 2. de Leg. q. 2 a. 2. n. 34.

Objicit IV. P. Patutius, et sic ait « Ut aliqua lex » sit dubia, dubitari debet, utrum talis lex existat, an non; hoc autem esse non potest, cum leges tam » divinæ, quam humanæ, quas observare tenemur, » omnes sint certæ, et sufficienter promulgatæ. Du-» bium igitur restat non de legis existentia, sed de » casibus particularibus, sintne sub lege universali » comprehensi, vel non: quapropter, si Principio » supposito uti voluerimus, nempè, quod lex dubia » non potest obligare, dicere non possumus, quod » lex dubia non sit lex, sed tantum dicere debemus, » Cum ex utraque parte probabilis opinio habetur. » quod lex ad eos casus se extendit vel non, lex certe » non se extendit. At si hoc dicitur, redit difficultas » Principii, cum enim dubitatur sit vel ne licita talis actio, uti in lege comprehensa, vel non compre-» hensa, non potest hoc tale Principium pro certo » statui. » Huc usque præfatus P. Lector, in hoc inhærens illi, quod priùs scripserat P. Daniel Concina in sua Theologia.

Sed pro responsione sit idem, quod scripsit ipse P. Concina in Compendio suæ Theologiæ (t. 1, de Leg. Cap. 2. n. 10.) ubi dicit, quod licet lex sit certa, nihilominus diversæ, quæ accidunt circumstantiæ, efficiunt, ut lex nunc obliget, et nunc non obliget: siquidem præcepta, quamvis sint immutabilia, tamen aliquando non præcipiunt sub hac, vel illa circumstantia. Hinc nos reassumimus, et dicimus; Non valet igitur dicere, quod leges sunt certæ: nam mutatis casuum circumstantiis, redduntur non obligantes. vel saltem dubiæ, et tunc tamquam dubiæ nec etiam obligant. Ergo (replicat P. Patutius) juxta vestrum Principium, quod lex dubia non obligat, concluditis, quod in dubio, utrum lex ad illum casum se extendat, an non, certè ipsa non extenditur? Sed respondemus, retorquendo argumentum: Ergo juxta vestram sententiam, in dubio, an lex ad illum casum se extendat, an non, debemus dicere certè se extendere? hoc zutem est, quod negamus. Nos autem, non utique asserimus, quod lex dubia certè ad illum casum non extenditur; sed dicimus: Quoties ex utraquè parte sunt opiniones æquè probabiles, cum certum non sit, legem tunc ad casum illum se extendere, respectu illius casûs legem reddi dubiam, et uti dubiam, non obligare, quia tunc sufficienter promulgata non est. Exemplo res clarior fit. Legem universalem habemus, quæ usuram vetat; at cum ex utraque parte æqualis est probabilitas, quod aliquis contractus sit, et non sit usurarius, tunc nulla lex, quæ vetet illum, certa apparet. Idcirco, usquedum prudenter dubitatur, utrum ille contractus sit, an non usurarius, licet adsit opinio, quod ille contractus a lege interdictus sit, attamen nulla assignatur lex certa, qua ille vetatur. Respectu usuræ, lex eam prohibens est certa: respectu autem illius contractûs lex est incerta. Ad quid igitur objicere (ut opponit Adversarius) quod hîc non agitur, utrum lex existat, nec ne, dum lex vetans usuram est certa, sed solùm inquiritur, an ad casum illum se extendat, aut non? Nam patet responsio: Posito, quod verè probabile sit, casum illum a lege non comprehendi, idem est dicere, dubium esse, an ad casum illum lex se extendat, ac dicere, legem respectu illius casûs esse dubiam, proindèque respectu illius casûs non obligare.

§. II. Alterum Principium: Lex incerta non potest certam obligationem inducere, quia hominis libertas anteriús ad legis obligationem possidet.

Erit autem lex manifesta, ait S. Isidorus in can. Erit autem. Dist. 4. Hinc scripsit Panormitanus (in Cap. fin. de Const.): Ubi lex est dubia, excusatur quis a juris ignorantia. Eadem quidem naturalis ratio dictat, neminem ad eorum præceptorum, de quibus dubitatur, utrum existant an non, teneri observantiam, ut habetur in Authentica Quibus mod. nat. etc. §. Natura, ubi legitur: In dubio nullus præsumitur obligatus. Hoc idem docet D. Thomas, dicens, legem (et loqui-

Tom. I,

tur de lege divina, et æterna) ut obliget, debere esse certam. 1. 2. qu. 19. art. 4. ad 3. Ibi S. Doctor sibi objicit: Mensura debet esse certissima, sed lex æternæ est nobis ignota; ergo non potest esse nostræ voluntatis mensura, ut ab ea bonitas voluntatis nostræ dependeat. Et respondet: Licet lex æterna sit nobis ignota secundum quod est in mente divina, innotescit tamen nobis aliqualiter per rationem naturalem, quæ ab ea derivatur, ut propria ejus imago, vel per aliqualem revelationem superadditam. Non negat igitur S. Thomas, legem divinam, prout est nostrarum actionum mensura, debere esse certam; dumtaxat, ait, non opus esse, ut illa eodem modo a nobis, ac a Deo dignoscatur, sed sufficerè, ut nobis rationis naturalis lumine, aut speciali aliqua revelatione innotescat.

Sed hoc clarius, et firmius in alio loco statuit Magister Angelicus, ubi quærit: Utrum conscientia liget. Et sic sermonem habet : Ita se habet imperium alicujus Gubernantis ad ligandum in rebus voluntariis illo modo digationis, qui voluntati accidere potest, sicut se habet actio corporalis ad ligandum res corporales necessitate coactionis. Actio autem corporalis agentis numquam inducit necessitatem in rem aliam, nisi percontactum coactionis ipsius ad rem, in qua agit. Undè nec ex imperio alicujus Domini ligatur aliquis, nisi imperium attingat ipsum .cui imperatur. Attingit autem ipsum per scientiam. Unde nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientià illius præcepti. Et ideo ille, qui non est capax notitiæ præcepti, non ligatur; nec aliquis, ignorans præceptum Dei ligatur ad præceptum faciendum, nisi quatenus tenetur scire præceptum. Si autem non teneatur scire. nec sciat, nullo modo ex pracepto ligatur. Sicut autem in corporalibus agens corporale non agit, nisi per contactum; ita in spiritualibus non ligat, nisi per scientiam. De verit. q. 17. art. 3. Nota illud, Unde nullus ligatur per præceptum aliquod , nisi mediante scientid il-... lius præcepti. Sed nunc audiamus objectiones P. Patutii ad hoc secundum Principium, et signanter respectu ad hunc D. Thomæ textum.

Objicit I. sub voce scientiæ non intelligi cognitionem certam, sed tantum simplicem præcepti notitiam, quæ ( ut ait ) in nostro casu probabiliter jam habetur ob utriusque opinionis probabilitatem. Respondeo, et dico primo: Quod sub nomine Scientiæ intelligatur probabilis notitia, hæc est novi Vocabularii nova significatio, dum Philosophi omnes cum eodem S. Thoma distinguunt Opinionem a Scientia, quæ accipitur ut cognitio certa alicujus veritatis. Sed instat P. Lector, quod S. Thomas sub voce Scientia intelligit comprehendi adhuc Notitiam probabilem, quæ jam habetur in casu nostro : Angelicus enim ( ut ait ) ibidem subdit, et ideo ille, qui non est capax notitia pracepti, non ligatur. Sed pariter dico, in omnibus Vocabulariis Notitiam pro eodem significari, ac Cognitionem, undè Notitia legis idem est, ac Cognitio legis. Cæterum, dato etiam, quod nomine Notitiæ intelligi posset probabilitas existentiæ legis, ad summum admitti poterit Probabilitas illa , quæ tantùm stat pro lege, absque probabilitate in contrarium; alioquin, cum opinio pro libertate æquè est probabilis, tunc certum est (ut diximus) non aliud superesse nisi meram legis hæsitationem, quæ nec Scientia, nec Notitia dici potest; tunc enim non legis notitiam habemus, sed tantum notitiam dubii, sive quæstionis, an lex existat, vel non. Sed quod S. Thomas dicendo, mediante scientià, iutenderit loqui non de dubio, sive de dubià opinione, sed de verà Scientia, constat a contextu ejusdem articuli dum ait: Sicut autem in corporalibus agens corporale non agit; nisi per contactum (coactionis ad rem, ut supra dixerat); ita in spiritualibus præceptum non ligat, nisi per Scientiam. Et postea subdit: Ad videndum Autem, quando (conscientia) ligat, sciendum quod ligatio metaphorice a corporalibus ad spiritualia sumpta, necessitatis impositionem importat; ille enim, qui ligatus est, necessitatem habet consistendi in loco, ubi ligatus est, et aufertur ei potestas aliò divertendi. Ergo sicut, qui actualiter non est ligatus, potestatem habet divertendi quò vult; ita, qui non adhuc est ligatus a prœcepto, mediante illius præcepti scientià, potestatem habet agendi quod voluerit. Quomodo autem dici potest, aliquem scire præceptum, si ipse sciat præceptum esse dubium? tunc omnino dicendum, quod ille præceptum ignorat, cum dubitat, an præceptum adsit, vel non.

Præterea objicit super eumdem textum D. Th. P. Patutius verba illa: Nec aliquis ignorans præceptum Dei ligatur ad præceptum faciendum, nisi quatenus tenetur scire præceptum. Ergo (arguit P. Patutius) licet quis notitià præcepti careat, si tamen eam habere tenetur, jam ligatur præcepto; nec excusatur, si illud transgreditur. Sed hoc minimè quidem S. Doctor intelligit, tantum ibi docet a peccato non excusari, qui præceptum scire tenetur, et culpabiliter illud ignorat. Id patet ex eo, quod in eodem articulo ( ad 4. ) subjungit : Tunc conscientia erronea non sufficit ad absolvendum, quando in ipso errore peccat. Quomodo in ipso errore peccatur, nisi cum ipse error est peccatum ob voluntariam negligentiam? prout idem S. Thomas ex D. Augustino in alio loco apertè declaravit. Ignorantia, qua est omnino involuntaria, non est peccatur, et hoc est quod Augustinus dicit : Non tibi imputatur ad culpam, si invitus ignoras, sed si scire neglexeris (lib. 3. de Lib. arbitr. Cap. 19.). Per hoc autem quod ait, sed si scire neglexeris, dat intelligere, quod ignorantia habet, quod sit peccatum ex negligentia præcedente, quæ nihil est aliud, quàm non applicare animum ad sciendum ea, quæ quis scire debet. De Verit. q. 3. art. 7. ad 7. Ergo nequaquam peccat, qui in duarum opinionum æquè probabilium hæsitatione inquirit legem, et debità diligentià adhibità, eam omnino dubiam invenit, et ideo non obligantem.

Objicit II. Legis æternæ possessionem, nostræ libertatis possessionem antecedere; ideoque ait, quod in dubiis opinio, quæ stat pro lege, præferri debet. Respondeo. Jam supra vidimus, quod Theologi dicunt, legem æternam respectu hominum non esse verè, et propriè legem. Sed concesso, quod sit, nequaquam

dici potest legis æternæ obligationem possidere antecedenter ad libertatem a Domino homini donatam. Quamvis enim nulla sit in Deo cognitionis, et consilii successio, quia omnia Deo ab æterno præsentia fuerunt, nihilominus prioritate rationis sive naturæ homo in mente divina antè legem contemplatus est; priùs enim a Legislatore considerantur Subditi juxta propriam naturam, et eorum statum, et posteà consideratur lex conveniens eis imponenda. Dico conveniens, siquidem Deus aliam legem statuit pro Angelis, aliam pro hominibus: et pro his aliam pro Sacerdotibus, aliam pro Laicis: aliamque pro Conjugatis, aliam pro Cælibibus. Hæc doctrina utique non est mea, est D. Thomæ, qui (1. 2. q. 91. art. 1.) ponit quæsitum: Utrum sit aliqua lex aterna? Et ad primum sic sibi objicit: Videtur quod non sit aliqua lex æterna, omnis enim lex aliquibus imponitur: Sed non fuit ab æterno, cui aliqua lex possit imponi, solum enim Deus fuit ab æterno; ergo nulla est æterna. Et respondet: Ad primum dicendum, quod ea quæ in seipsis non sunt, apud Deum existunt, in quantum sunt ab ipso cognita, et præordinata, secundum illud (Rom. 4.): Qui vocat ea, quæ non sunt, tamquam ea, quæ sunt. Sic igitur æternus divinæ legis conceptus habet rationem legis æternæ, secundùm quod a Deo ordinatur ad gubernationem rerum ab ipso præcognitarum. Adverte, rerum ab ipso præcognitarum. Itaque, prioritate rationis, priùs a Deo consideratus fuit Homo tamquam liber, et deindè considerata fuit lex, qua homo ligandus erat. Exempli gratià: Deus ab æterno prohibuit homicidium, ergo prioritate rationis, priùs consideravit homines, qui interfici possent, et postea præceptum dedit eis, ne alter alterum interficeret.

Ergo, dicit P. Patutius, homo nascitur liber, et independens? Neutiquam, nascitur potestati divinæ subjectus, et consequenter obligatus omnibus parendis præceptis, quæ Deus illi imposuerit; sed ut homo hujusmodi preceptis ligetur, requiritur, ut illa ipsi promulgentur, et innotescant per rationis lumen;

sed donec præceptum non est homini manifestatum. possidet ipse libertatem illi a Deo donatam, quæ cum sit certa, nonnisi a præcepto certo ligatur; et cum lex sit regula, et mensura, quâ homo suas actiones regulare, et mensurare debet, oportet quidem, ut hæc regula, et mensura incerta non sit. Falsum autem est id, quod Adversarii autumant, nempè, quod nihil possit homo agere, nisi certò sciat illud sibi fuisse a Domino permissum. Nam si hoc esset, lex divina non indiguisset promulgatione, sed tantum opus fuisset, ut Deus omnia, quæ nobis permittebat, operari declarasset. Sed Deus non ita fecit: Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjeciț man lata, et præcepta sua: Si volueris mandata servare, conservabunt te etc. Eccli. 15. 14. Priùs itaque Dominus hominem liberum creavit, ei donando ex suo beneplacito libertatem, juxta id, quod scribit Apostolus: Potestatem habens sua voluntatis. 1. Cor. 7. Et postea mandata, quæ tenebatur servare, adjecit, ac imposuit: et ideo hominis libertas, cum certa sit, possideatque antè legis obligationem, ipsa nonnisi a lege certà ligatur.

Hinc est, quod Auctores antiqui communiter docuerunt, ubi lex est obscura, nec pro illa reperitur scripturæ textus, aut Ecclesiæ determinatio, aut evidens ratio, nihil de gravi peccato damnandum fore; nam pro certo habuerunt, legem dubiam non obligare. En quomodo scripsit S. Raymundus: Non sis pronus judicare mortalia peccata, ubi tibi non constat per certam scripturam. Lib. 3. de Pan. §. 21. Idem scribit S. Antoninus dicens: Si verd non potest (Confessarius) clare percipere, utrum sit mortale, non videtur tunc præcipitanda sententia, ut dicit Guillelmus, ut deneget propter hoc Absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali. Et cum promptiora sint jura ad solvendum, quam ligandum (c. Ponderet Dist. 1.) et melius sit Domino reddere rationem de nimia misericordia, quàm de nimia severitate, ut dicit Chrysostomus C. Alligant, 26. q. 7. potiùs videtur absolvendus. S. Anton, part. 2, tit, 4. Cap. 5.

§. In quantum. Idem scripsit Gabriel Biel, qui vixit an. 1480. dicens: Nihil debet damnari tamquam mortale peccatum, de quo non habetur evidens ratio, vel manifesta auctoritas Scriptura. In 4. D. 6. qu. 4. concl. 5. Idem docuit S. Thomas, ubi dixit: Qui ergo assentit opinioni alicujus Magistri contra id, quod publice tenetur secundum Ecclesia auctoritatem, non potest ab errorisvitio excusari. Quodlib. 3. a. 10. S. Thomas igitur tantum damnat, qui aliquam sequitur opinionem contra manifestum Scripturæ testimonium, aut contra communem sententiam juxta auctoritatem Ecclesiæ; non autem qui sequitur opinionem, quæ legi certæ non adversatur, ut adnotat Joannes Nyder: Hac verba S. Thoma non possunt intelligi, nisi de illis, ubi manifestè patet ex Scriptura, vel Ecclesiæ determinatione, quod sit contra legem Dei; et non de illis ubi illud non apparet, aliàs sibi contradiceret in eodem libro. In Consol. etc. Cap 11, art. 3. Idem tradidit alibi S. Thomas scribens: Omnis quæstio, in qua de mortali peccato quæritur, nisi expresse veritas habeatur, periculose determinatur; quia error quo non creditur esse peccatum mortale, quod est mortale, conscientiam non excusat a toto, licet forte a tanto. Error verd, quo creditur esse mortale, quod non est mortale, ex conscientia ligat ad peccatum mortale. Quodlib. 9. art. 15. Adverte verba nisi expresse veritas habeatur, periculose determinatur. Ergo falsum est Principium Adversariorum, quod in dubio possidet lex, ac proinde in dubio pars tutior est tenenda. Sed dicet P. Patutius : Si possidet libertas, cur S. Thomas scripsit, quod in dubio partem mitiorem sequens non excusatur a toto? Respondetur, S. Doctorem hîc non loqui de ultimo judicio practico, quod certum fieri potest ex aliquo Principio certo reflexo, sed loquitur tantum de judicio directo, quod dubium est, cum utraque opinio dubia sit, et ideo ait non excusari, qui tantum ex judicio directo mitiorem partem amplectitur. Secus tamen esset, ait S. Antoninus, si quid amplecteretur ex opinione probabili. intellige, formato ultimo dictamine certo ex certo reflexo Principio. Audiamus S. Archiepiscopum: Notan-

dum est, quod disit S. Thomas in quadam quæstione de Quodibetis, quod quæstio, in qua agitur de aliquo actu. utrum sit peccatum mortale, vel non, nisi ad hoc habeatur auctoritas expressa Scripturæ sacræ, aut Canonis Ecclesia, vel evidens ratio, nonnisi periculosissime determinatur. Nam si determinet, quod sit mortale, et non sit, mortaliter peccavit contrafaciens, quia omne, quod est contra conscientiam, ædificat ad gehennam; si autem determinatur, quod non sit mortale, et est, error suus non excusabit eum a mortali. Sed hoc secundum videtur sanè intelligendum, quando erraret ex crassa ignorantia; secus, si ex probabili; puta, quia consuluit peritos in tali materia, a quibus dicitur illud tale non esse mortale: videtur enim tunc in eo esse ignorantia quasi invincibilis, quæ excusat a toto. Et hoc quantum ad ea, quæ non sunt expresse contra jus divinum, vel naturale, vel contra articulos Fidei, et decem præcepta, in quibus ignorans ignorabitur... Et si diceretur hic esse usuram, et usura est contra Decalogum; respondetur, sed hunc contractum esse usurarium, non est clarum, cum Sapientes contraria sibi invicem sentiant. S. Anton. p. 2. tit. 1. Cap. 11. §. 28. Itaque secundum D. Thomam, et D. Antoninum, ubi veritas non est patens, lex tamquam dubia non obligat.

Objiciunt III. nostri Adversarii, nihil fas esse nobis, nisi quod est conforme divinæ voluntati. Gaudeo hanc objectionem mihi fieri, quod enim in hoc puncto S. Thomas docet, id solùm sufficit ad nostram sententiam omnino firmandam. Quærit Angelicus (1. 2. q. 19. art. 10.): Utrum necessarium sit voluntatem humanam conformari voluntati divinæ in volito, ad hoc ut sit bonar et ait, teneri homines se conformare voluntati Dei in volito Formali, scilicet in volito boni communis (quisque enim non potest licitè aliud velle, nisi bonum) sed non in volito Materiali. Deindè S. Doctor (ad primum) sic sibi objicit: Videtur, quod voluntas hominis non debeat semper conformari divinæ voluntati in volito, non enim possumus velle quod ignoramus... Sed quid velit Deus, ignoramus in pluribus; ergo non potest humana

voluntas divinæ voluntati conformari in volito. Et respondet: Ad primum dicendum, quod volitum divinum secundum rationem communem, quale sit, scire possumus; scimus enim, quod Deus quidquid vult, vult sub ratione boni. Et ideo quicumque vult aliquid sub quacumque ratione boni, habet voluntatem conformem voluntati divina, quantum ad rationem roliti, quod est volitum Formale. sive Commune; Subdit deinde: Sed in particulari nescimus, quid Deus velit; et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem nostram divinæ voluntati. Ergo non tenetur homo se conformare divinæ voluntati in particulari etiam respectu ad divina præcepta, ubi hæc Dei voluntas homini non est adhuc manifestata, prout distinctiùs declarat P. Gonet dicens: Homo non tenetur conformari voluntati divinæ in volito Materiali, nisi quando voluntas divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. In Clypeo t. 3. D. 6. art. 2. n. 37. in fin.

Sed instat P. Patutius, et ait: Riguardo al precetto, e proibizione (libet hoc adnotare suis propriis verbis) sempre dobbiamo conformarci alla volunta divina, eziandio quanto al volito Materiale, mentre Dio ci ha dati i suoi precetti, affinche gli osserviamo, e questi già sono notificati nelle sue leggi. Sed ego peto: Si aliquod præceptum est dubium, et obscurum, prout accidit quidem in conflictu duarum opinionum æquè probabilium, quomodo dici potest præceptum sufficienter notificatum? Tunc non est satis notificatum præceptum, sed tantum dubium præcepti, prout supra ostendimus, quod ubi duæ opiniones concurrunt æquè probabiles, neutra probabilis, sed tantum dubia remanet. Quapropter eo casu solummodo potest dici, quod præcepti dubium habemus, non autem cognitionem. Et reverà quomodo umquam dici poterat, nos legis cognitionem habere, cum verè nescimus, an lex existat vel non? tunc benè asserere valemus, quod legem nescimus, et ideo non tenemur, juxta S. Thomam, in particulari conformari voluntati divinæ in eo volito Materiali, quod nobis ignotum est; Deus

Tom. I.

sed donec præceptum non est homini manifestatum. possidet ipse libertatem illi a Deo donatam, quæ cum sit certa, nonnisi a præcepto certo ligatur; et cum lex sit regula, et mensura, qua homo suas actiones regulare, et mensurare debet, oportet quidem, ut hæc regula, et mensura incerta non sit. Falsum autem est id, quod Adversarii autumant, nempè, quod nihil possit homo agere, nisi certò sciat illud sibi fuisse a Domino permissum. Nam si hoc esset, lex divina non indiguisset promulgatione, sed tantum opus fuisset. ut Deus omnia, quæ nobis permittebat, operari declarasset. Sed Deus non ita fecit: Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjeciț mandata, et præcepta sua: Si volueris mandata servare, conservabunt te etc. Eccli. 15. 14. Priùs itaque Dominus hominem liberum creavit, ei donando ex suo beneplacito libertatem, juxta id, quod scribit Apostolus: Potestatem habens suce voluntatis. 1. Cor. 7. Et postea mandata, quæ tenebatur servare, adjecit, ac imposuit : et ideo hominis libertas, cum certa sit, possideatque antè legis obligationem, ipsa nonnisi a lege certà li-

1

Š

ď

Y

1

7

. 1

.

N

7

i i

.

.

ì

1

'n

ì

Hinc est, quod Auctores antiqui communiter docuerunt, ubi lex est obscura, nec pro illa reperitur scripturæ textus, aut Ecclesiæ determinatio, aut evidens ratio, nihil de gravi peccato damnandum fore; nam pro certo habuerunt, legem dubiam non obligare. En quomodo scripsit S. Raymundus: Non sis pronus judicare mortalia peccata, ubi tibi non constat per certam scripturam. Lib. 3. de Pæn. §. 21. Idem scribit S. Antoninus dicens: Si verd non potest (Confessarius) clare percipere, utrum sit mortale, non videtur tunc præcipitanda sententia, ut dicit Guillelmus, ut deneget propter hoc Absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali. Et cum promptiora sint jura ad solvendum, quam ligandum (c. Ponderet Dist. 1.) et melius sit Domino reddere rationem de nimia misericordia, quam de nimia severitate, ut dicit Chrysostomus C. Alligant, 26. q. 7. potiùs videtur absolvendus. S. Anton. part. 2. tit. 4. Cap. 5.

§. In quantum. Idem scripsit Gabriel Biel, qui vixit an. 1480. dicens: Nihil debet damnari tamquam mortale peccatum, de quo non habetur evidens ratio, vel manifesta suctoritas Scriptura. In 4. D. 6. qu. 4. concl. 5. Idem docuit S. Thomas, ubi dixit: Qui ergo assentit opinioni alicujus Magistri contra id, quod publice tenetur secundum Ecclesia auctoritatem, non potest ab errorisvitio excusari. Quodlib. 3. a. 10. S. Thomas igitur tantum damnat, qui aliquam sequitur opinionem contra manifestum Scripturæ testimonium, aut contra communem sententiam juxta auctoritatem Ecclesiæ; non autem qui sequitur opinionem, quæ legi certæ non adversatur, ut adnotat Joannes Nyder: Hac verba S. Thomae non possunt intelligi, nisi de illis, ubi manifeste patet ex Scriptura, vel Ecclesiæ determinatione, quod sit contra legem Dei; et non de illis ubi illud non apparet, alias sibi contradiceret in eodem libro. In Consol. etc. Cap 11. art. 3. Idem tradidit alibi S. Thomas scribens: Omnis quæstio, in qua de mortali peccato quæritur, nisi expresse veritas habeatur, periculose determinatur; quia error quo non creditur esse peccatum mortale, quod est mortale, conscientiam non excusat a toto, licet forte a tanto. Error verò, quo creditur esse mortale, quod non est mortale, ex conscientia ligat ad peccatum mortale. Quodlib. 9. art. 15. Adverte verba nisi expresse veritas habeatur, periculose determinatur. Ergo falsum est Principium Adversariorum, quod in dubio possidet lex, ac proindè in dubio pars tutior est tenenda. Sed dicet P. Patutius : Si possidet libertas, cur S. Thomas scripsit, quod in dubio partem mitiorem sequens non excusatur a toto? Respondetur, S. Doctorem hîc non loqui de ultimo judicio practico. quod certum fieri potest ex aliquo Principio certo reflexo, sed loquitur tantum de judicio directo, quod dubium est, cum utraque opinio dubia sit, et ideo ait non excusari, qui tantum ex judicio directo mitiorem partem amplectitur. Secus tamen esset, ait S. Antoninus, si quid amplecteretur ex opinione probabili. intellige, formato ultimo dictamine certo ex certo reflexo Principio. Audiamus S. Archiepiscopum: Notan-

dum est, quod disit S. Thomas in quadam quæstione de Quodlibetis, quod quæstio, in qua agitur de aliquo actu. utrum sit peccatum mortale, vel non, nisi ad hoc habeatur auctoritas expressa Scripturæ sacræ, aut Canonis Ecclesia, vel evidens ratio, nonnisi periculosissime determinatur. Nam si determinet, quod sit mortale, et non sit, mortaliter peccavit contrafaciens, quia omne, quod est contra conscientiam, ædificat ad gehennam; si autem determinatur, quod non sit mortale, et est, error suus non excusabit eum a mortali. Sed hoc secundum videtur sanè intelligendum, quando erraret ex crassa ignorantia; secùs, si ex probabili; puta, quia consuluit peritos in tali materia, a quibus dicitur illud tale non esse mortale: videtur enim tunc in eo esse ignorantia quasi invincibilis, quæ excusat a toto. Et hoc quantum ad ea, quæ non sunt expresse contrà jus divinum, vel nuturale, vel contra articulos Fidei, et decem præcepta, in quibus ignorans ignorabitur... Et si diceretur hic esse usuram, et usura est contra Decalogum; respondetur, sed hunc contractum esse usurarium, non est clarum, cum Sapientes contraria sibi invicem sentiant. S. Anton. p. 2. tit. 1. Cap. 11. §. 28. Itaque secundum D. Thomam, et D. Antoninum, ubi veritas non est patens, lex tamquam dubia non obligat.

Objiciunt III. nostri Adversarii, nihil fas esse nobis, nisi quod est conforme divinæ voluntati. Gaudeo hanc objectionem mihi fieri, quod enim in hoc puncto S. Thomas docet, id solùm sufficit ad nostram sententiam omnino firmandam. Quærit Angelicus (1. 2. q. 19. art. 10.): Utrum necessarium sit voluntatem humanam conformari voluntati divinæ in volito, ad hoc ut sit bona? et ait, teneri homines se conformare voluntati Dei in volito Formali, scilicet in volito boni communis (quisque enim non potest licitè aliud velle, nisi bonum) sed non in volito Materiali. Deindè S. Doctor (ad primum) sic sibi objicit: Videtur, quod voluntas hominis non debeat semper conformari divinæ voluntati in volito, non enim possumus velle quod ignoramus... Sed quid velit Deus, ignoramus in pluribus; ergo non potest humana

voluntas divinæ voluntati conformari in volito. Et respondet: Ad primum dicendum, quod volitum divinum secundum rationem communem, quale sit, scire possumus; scimus enim, quod Deus quidquid vult, vult sub ratione boni. Et ideo quicumque vult aliquid sub quacumque ratione boni, habet voluntatem conformem voluntati divina, quantum ad rationem roliti, quod est volitum Formale, sive Commune; Subdit deinde: Sed in particulari nescimus, quid Deus, velit; et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem nostram divinæ voluntati. Ergo non tenetur homo se conformare divinæ voluntati in particulari etiam respectu ad divina præcepta, ubi hæc Dei voluntas homini non est adhuc manifestata . prout distinctiùs declarat P. Gonet dicens: Homo non tenetur conformari voluntati divinæ in volito Materiali. nisi quando voluntas divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. In Clypeo t. 3. D. 6. art. 2. n. 37. in fin.

Sed instat P. Patutius, et ait: Riguardo al precetto, e proibizione (libet hoc adnotare suis propriis verbis) sempre dobbiamo conformarci alla volunta divina, eziandio quanto al volito Materiale, mentre Dio ci ha dati i suoi precetti, affinchè gli osserviamo, e questi già sono notificati nelle sue leggi. Sed ego peto: Si aliquod præceptum est dubium, et obscurum, prout accidit quidem in conflictu duarum opinionum æquè probabilium, quomodo dici potest præceptum sufficienter notificatum? Tunc non est satis notificatum præceptum, sed tantum dubium præcepti, prout supra ostendimus, quod ubi duæ opiniones concurrunt æquè probabiles, neutra probabilis, sed tantum dubia remanet. Quapropter eo casu solummodo potest dici, quod præcepti dubium habemus, non autem cognitionem. Et reverà quomodo umquam dici poterat, nos legis cognitionem habere, cum verè nescimus, an lex existat vel non? tunc benè asserere valemus, quod legem nescimus, et ideo non tenemur, juxta S. Thomam, in particulari conformari voluntati divinæ in eo volito Materiali, quod nobis ignotum est; Deus Tom. I.

enim nobis non præcipit obedire suæ voluntati, quæ

non adhuc est nobis patefacta.

Idque confirmat expressiùs respectu ad nostrum casum D. Thomas in alio loco (2. 2. qu. 104. art. 4. ad. 3:) ubi quærens: Utrum in omnibus Deo sit obediendum? Respondet affirmative, sed postmodum sibi objicit ad tertium : Quicumque obedit Deo, uniformat voluntatem suam voluntati divina, etiam in volito. Sed non quantum ad omnia tenemur conformare voluntatem nostram voluntati divinæ,ut supra habitum est (1.2.q.19. art. 10. hic est locus jam supra relatus de volito Materiali). Ergo non in omnibus tenetur homo Deo obedire. Et ita respondet: Ad tertium dicendum, quod etsi non semper teneatur homo velle quod Deus vult, semper tamen tenetur velle, quod Deus vult eum velle, et-homini præcipue innotescit per præcepta divina. En igitur S. Doctor benè explicat, nos non teneri sua præcepta servare, nisi postquam illa nobis sunt manifestata. Itaque tenetur homo parere Deo, et conformari ipsius voluntati, non jam in omnibus, quæ Deus vult, sed in eo tantum, quod Deus vult nos velle. Sed quomodo sciemus id, quod vult Deus nos velle? Sciemus, inquit S. Thomas, cum præcipue innotescit per præcepta divina. Non sufficit igitur dubia notitia præcepti, ut teneamur servare præceptum tamquam Dei volitum, sed requiritur insuper notitia præcepti certa, et manifestata: hoc quidem significat verbum illud, innotescit.

Quæro nunc, ut hoc punctum concludamus: Casu quo voluntas divina quoad particularium præceptorum observantiam nobis adhuc non innotuerit, tenemurne illi conformari? Minimè, ait Angelicus dicens: Sed in particulari nescimus, quid Deus velit, et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem nostram divinæ voluntati. Idque confirmat, ut vidimus, expressè P. Gonet: Homo non tenetur se conformare voluntati divinæ in volito Materiali, nisi quando voluntas divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. Clyp. Disp. 6. art. 2, n. 37. Imò scripsit Joannes Ger-

son, ut alibi retulimus, quod nec Deus quidem potest creaturam obligare ad suam voluntatem servandam, nisi priùs eam ipsi manifestet: Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei, nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem. Lib. de Vita Spir. Lect. 2.

Hinc patet, quod S. Thomas semper conformis fuit, nos instruens, leges certas esse debere, ut obligent; in cunctis enim locis, ubi de hac materia sermonem habuit, semper usus est verbis expressis, quæ hanc esse mentem suam clarè ostendunt. Dixit ipse, quod, lex ut obliget, oportet, ut per ipsius notitiam applicetur. 1. 2. q. 90. art. 4. Dixit ibidem ad primum, promulgationem legis esse ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. Inquit naturaliter cognoscendam, ergo tunc homo tenetur legem servare, cum legem cognoscit, non verò cum dubitat de lege: Dixitlegem esse mensuram, quâ homo mensurare se debet, ae proindè dixit, quod hæc Mensura debet esse certissima. 1.2. q. 17. a. 4. ad. 3. Dixit, quod sicut funis non ligat, nisi applicetur rei ligandæ per contactum, ita præceptum non ligat, nisi per ejusdem scientiam. Et ideo subdit : Unde nullus ligatur per præceptum, nisi mediante scientid illius præcepti. De Verit. q. 17. art. 3. Dixit, hominem tum tantum teneri ad obediendum Deo, cum ejus divina voluntas homini præcipue innotescit per præcepta divina, 1. 2. q. 19. art. 10. Itaque juxta has omnes D. Thomædoctrinas eoncludendum, divinam legem non obligare, nisi cum est cognita, nisi cum est certissima, nisi cum de illa habetur scientia, nisi ipsamet innotescit.

Quapropter, his positis, frustra objicitur a nostris Adversariis, quod, cum opiniones sunt æquè probabiles, opinio tutior, si non inducit obligationem certam, inducit saltem obligationem probabilem; et ideo deerit dictamen moraliter certum de actionis honestate, sinè quo non licet operari. Sed huic pluries supra data est responsio, nempe, quod cum duplex concurrit opinio æquè probabilis, opinio, quæ stat pro

enim nobis non præcipit obedire suæ voluntati, quæ

non adhuc est nobis patefacta.

Idque confirmat expressiùs respectu ad nostrum easum D. Thomas in alio loco (2. 2. qu. 104. art. 4. ad. 3:) ubi quærens: Utrum in omnibus Deo sit obediendum? Respondet affirmative, sed postmodum sibi objicit ad tertium : Quicumque obedit Deo, uniformat voluntatem suam voluntati divinæ, etiam in volito. Sed non quantum ad omnia tenemur conformare voluntatem nostram voluntati divina, ut supra habitum est (1.2.q.19. art. 10. hic est locus jam supra relatus de volito Materiali). Ergo non in omnibus tenetur homo Deo obedire. Et ita respondet: Ad tertium dicendum, quod etsi non semper teneatur homo velle quod Deus vult, semper tamen tenetur velle, quod Deus vult eum velle, et. homini præcipue innotescit per præcepta divina. En igitur S. Doctor benè explicat, nos non teneri sua præcepta servare, nisi postquam illa nobis sunt manifestata. Itaque tenetur homo parere Deo, et conformari ipsius voluntati, non jam in omnibus, quæ Deus vult, sed in eo tantum, quod Deus vult nos velle. Sed quomodo sciemus id, quod vult Deus nos velle? Sciemus, inquit S. Thomas, cum præcipue innotescit per præcepta divina. Non sufficit igitur dubia notitia præcepti, ut teneamur servare præceptum tamquam Dei volitum, sed requiritur insuper notitia præcepti certa, et manifestata: hoc quidem significat verbum illud, innotescit.

Quæro nunc, ut hoc punctum concludamus: Casu quo voluntas divina quoad particularium præceptorum observantiam nobis adhuc non innotuerit, tenemurne illi conformari? Minimè, ait Angelicus dicens: Sed in particulari nescimus, quid Deus velit, et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem nostram divinæ voluntati. Idque confirmat, ut vidimus, expressè P. Gonet: Homo non tenetur se conformare voluntati divinæ in volito Materiali, nisi quando voluntas divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. Clyp. Disp. 6. art. 2. n. 37. Imò scripsit Joannes Gerson, ut alibi retulimus, quod nec Deus quidem potest creaturam obligare ad suam voluntatem servandam, nisi priùs eam ipsi manifestet: Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei, nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem. Lib. de Vita Spir. Lect. 2.

Hinc patet, quod S. Thomas semper conformis fuit, nos instruens, leges certas esse debere, ut obligent; in cunctis enim locis, ubi de hac materia sermonem habuit, semper usus est verbis expressis, quæ hanc esse mentem suam clarè ostendunt. Dixit ipse, quod, lex ut obliget, oportet, ut per ipsius notitiam applicetur. 1. 2. q. 90. art. 4. Dixit ibidem ad primum, promulgationem legis esse ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. Inquit naturaliter cognoscendam, ergo tunc homo tenetur legem servare, cum legem cognoscit, non verò cum dubitat de lege: Dixit legem esse mensuram, quâ homo mensurare se debet, ae proindè dixit, quod hæc Mensura debet esse certissima. 1.2. q. 17. a. 4. ad. 3. Dixit, quod sicut funis non ligat, nisi applicetur rei ligandæ per contactum, ita præceptum non ligat, nisi per ejusdem scientiam. Et ideo subdit : Unde nullus ligatur per præceptum, nisi mediante scientia illius præcepti. De Verit. q. 17. art. 3. Dixit, hominem tum tantum teneri ad obediendum Deo, cum ejus divina voluntas homini præcipue innotescit per præcepta divina, 1. 2. q. 19. art. 10. Itaque juxta has omnes D. Thomæ doctrinas eoncludendum, divinam legem non obligare, nisi cum est cognita, nisi cum est certissima, nisi cum de illa habetur scientia, nisi ipsamet innotescit.

Quapropter, his positis, frustra objicitur a nostris Adversariis, quod, cum opiniones sunt æquè probabiles, opinio tutior, si non inducit obligationem certam, inducit saltem obligationem probabilem; et ideo deerit dictamen moraliter certum de actionis honestate, sinè quo non licet operari. Sed huic pluries supra data est responsio, nempe, quod cum duplex concurrit opinio æquè probabilis, opinio, quæ stat pro

enim nobis non præcipit obedire suæ voluntati, quæ

non adhuc est nobis patefacta.

Idque confirmat expressiùs respectu ad nostrum easum D. Thomas in alio loco (2. 2. qu. 104. art. 4. ad. 3:) ubi quærens : Utrum in omnibus Deo sit obediendum? Respondet affirmativè, sed postmodum sibi objicit ad tertium : Quicumque obedit Deo, uniformat voluntatem suam voluntati divinæ, etiam in volito. Sed non quantum ad omnia tenemur conformare voluntatem nostram voluntati divinæ,ut supra habitum est (1.2.q.19. art. 10. hic est locus jam supra relatus de volito Materiali). Ergo non in omnibus tenetur homo Deo obedire. Et ita respondet: Ad tertium dicendum, quod etsi non semper teneatur homo velle quod Deus vult, semper tamen tenetur velle, quod Deus vult eum velle, et. homini præcipue innotescit per præcepta divina. En igitur S. Doctor benè explicat, nos non teneri sua præcepta servare, nisi postquam illa nobis sunt manifestata. Itaque tenetur homo parere Deo, et conformari ipsius voluntati, non jam in omnibus, quæ Deus vult, sed in eo tantum, quod Deus vult nos velle. Sed quomodo sciemus id, quod vult Deus nos velle? Sciemus, inquit S. Thomas, cum præcipue innotescit per præcepta divina. Non sufficit igitur dubia notitia præcepti, ut teneamur servare præceptum tamquam Dei volitum, sed requiritur insuper notitia præcepti certa, et manifestata: hoc quidem significat verbum illud, innotescit.

Quæro nunc, ut hoc punctum concludamus: Casu quo voluntas divina quoad particularium præceptorum observantiam nobis adhuc non innotuerit, tenemurne illi conformari? Minimè, ait Angelicus dicens: Sed in particulari nescimus, quid Deus velit, et quantum ad hoc non tenemur conformare voluntatem nostram divinæ voluntati. Idque confirmat, ut vidimus, expressè P. Gonet: Homo non tenetur se conformare voluntati divinæ in volito Materiali, nisi quando voluntas divina nobis præcepto, vel prohibitione manifestatur. Clyp. Disp. 6. art, 2. n. 37. Imò scripsit Joannes Ger-

son, ut alibi retulimus, quod nec Deus quidem potest creaturam obligare ad suam voluntatem servandam, nisi priùs eam ipsi manifestet: Necesse est dari manifestationem ordinationis, ac voluntatis Dei, nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem. Lib. de Vita Spir. Lect. 2.

Hinc patet, quod S. Thomas semper conformis fuit, nos instruens, leges certas esse debere, ut obligent; in cunctis enim locis, ubi de hac materia sermonem habuit, semper usus est verbis expressis, quæ hanc esse mentem suam clarè ostendunt. Dixit ipse, quod, lex ut obliget, oportet, ut per ipsius notitiam applicetur. 1. 2. q. 90. art. 4. Dixit ibidem ad primum, promulgationem legis esse ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inservit naturaliter cognoscendam. Inquit neturaliter cognoscendam, ergo tunc homo tenetur legem servare, cum legem cognoscit, non verò cum dubitat de lege: Dixit legem esse mensuram, quâ homo mensurare se debet, ae proinde dixit, quod hæc Mensura debet esse certissima. 1.2. q. 17. a. 4. ad. 3. Dixit, quod sicut funis non ligat, nisi applicetur rei ligandæ per contactum, ita præceptum non ligat, nisi per ejusdem scientiam. Et ideo subdit : Unde nullus ligatur per præceptum, nisi mediante scientid illius præcepti. De Verit. q. 17. art. 3. Dixit, hominem tum tantum teneri ad obediendum Deo, cum ejus divina voluntas homini præcipue innotescit per præcepta divina, 1. 2. q. 19. art. 10. Itaque juxta has omnes D. Thomæ doctrinas eoncludendum, divinam legem non obligare, nisi cum est cognita, nisi cum est certissima, nisi cum de illa habetur scientia, nisi ipsamet innotescit.

Quapropter, his positis, frustra objicitur a nostris Adversariis, quod, cum opiniones sunt æquè probabiles, opinio tutior, si non inducit obligationem certam, inducit saltem obligationem probabilem; et ideo deerit dictamen moraliter certum de actionis honestate, sinè quo non licet operari. Sed huic pluries supra data est responsio, nempè, quod cum duplex concurrit opinio æquè probabilis, opinio, quæ stat pro

lege, aliam non inducit obligationem nisi deponendi dubium; sed hujusmodi dubia, juxta omnium Probabilistarum, et Probabilioristarum, ipsiusque P. Patutii sententiam, ut vidimus, benè potest deponi, non tantum ex directo, sed etiam ex reflexo Principio certo, quo certitudo de honestate actionis jain habetur.

Objiciunt IV. Regulam sacrorum Canonum illam: In dubiis tutior via est eligenda, ut habetur in cap. Illud Dominus, de Sent. excomm. idemque dicitur in cap. Ad audientiam, de Homic. et in cap. Petitio tua, eod. tit. item in Clement. Exivit, S. Hem quia, de Verb. signif. et in cap. Juvenis, de Sponsal. Dicunt Adversarii: Canones hi generaliter loquuntur de omnibus dubiis, generaliter igitur accipiendi sunt. Respondeo. et concedo, quod generaliter accipiendi sunt quoad omnia dubia practica, et facti, qualia utique erant illa, quæ occurrebant respectu ad casus præfatorum Canonum; sed non quoad omnia dubia speculativa. et juris, ut dicunt S. Antoninus, Christianus Lupus. Joannes Nyder, Dominicus Soto, Suarez, Tabiena, Silvester, Angelus, Henriquez, Angles, S. Bonaventura, Gerson, Pelbartus, et alii ferè communiter. ut mox videbimus; ajunt enim, Regulam præfatam Canonum quoad dubia speculativa esse de consilio, non de præcepto.

En quomodo loquitur S. Antoninus: Inducunt illud, In dubiis tutior via est eligenda. Respondetur, hoc esse verum de honestate, et meriti majestate, et non de salutis necessitate quoad omnia dubia; alioquin oporteret omnes Religionem intrare. Part. 2. tit. 1. cap. x1. §. 31. Verba D. Antonini sunt nimis clara, Sed P. Patutius ait, S. Archiepiscopum loqui tantùm de eo, qui opinionem mitiorem habet pro unicè verà idque infert ex verbis illis, alioquin oporteret omnes Religionem intrare; ergo, dicit P. Patutius, S. Antoninus vult hîc loqui de duabus opinionibus æquè tutis, et moraliter certis, et contra prætendit probare, S. Antoninum sentire vi præfatæ Regulæ in omnibus opinionibus dubiis tutiorem esse tenendam.

Sed ut res clarescat, hîc præmittendum id, quod præmittit S. Antoninus in §. 28. loc. cit. loquens de quodam contractu, circa quem tunc valdè inter Sapientes disceptabatur, an esset, vel ne usurarius. Sic scribit Sanctus: Et si diceretur, hic esse usuram, et usura est contra Decalogum. Respondetur, sed hunc contractum esse usurarium, non est clarum, cum Sapientes contraria sibi invicem in hujusmodi sentiant. Cum autem dicitur ignorantia juris naturalis non excusare, intelligitur de his, quæ expressèper se, vel reductivè sunt circa jus naturale et divinum, ut contra fidem, vel præcepta per evidentes rationes, vel determinationem Ecclesiæ, vel sententiam communem Doctorum; et non de his, quæ per multa media, et non clarè probantur esse contra præcepta et articulos.

Deinde §. 31. ait : Quod autem volentes probare, . contractum esse illicitum, inducunt illud, In dubiis tutior via est eligenda. Respondetur, hoc esse verum de honestate, et meriti majoritate, non de salutis necessitate, quoad omnia dubia; alioquin oporteret omnes Religionem intrare. S. Antoninus igitur neutiquam sentiebat universalem adesse legem, quod tutiora sequamur in omnibus dubiis; nam in speculativis, quæ occurrunt, cum duæ probabiles opiniones concurrunt, juxta casum, qui tunc disceptabatur, censebat, præfatam Canonum Regulam non esse de præcepto. Nihil autem obstat, quod ibi exemplum adduxerit, sive absurdum, quod alioquin oporteret omnes Religionem intrare; nam ibi non quidem loquebatur Sanctus adversus eos, qui dicere præsumpserint, omnes de præcepto teneri propter Regulam illam Religionem ingredi; sed respondet ibi directè eis, qui dicebant, contractumfillum vetitum esse vigore prædictæ Regulæ obligantis ad tutiorem partem sequendam: Quod autem volentes probate (repetamus verba jam supra relata) contractum esse illicitum, inducunt illud, In dubiis tutior via est eligenda. Hîc igitur sermo fit præcisè de contractu illo speculative dubio, et respondet S. Antoninus, Hoc esse verum de honestate, et meriti majoritate, non de salutis

necessitate quoad omnia dubia. Undè non valet dici: S. Antoninus intendit loqui de eo, qui volens contractum inire, reputat illum non dubitanter, sed certè licitum; nam S. Archiepiscopus non intendit utique loqui ibi de opinione habita pro unicè vera, sed de opinione omnino dubia; alioquin ad objectionem eorum, qui probare volebant, contractum esse illicitum, quia Canones præcipiunt, in dubiis tutiorem viam esse eligendam, ineptè respondisset, Regulam illam. esse de honestate, et meriti majoritate, non de necessitate quoad omnia dubia; sed debuisset respondere, Regulam procedere tantum in dubiis, non verò, cum operans habet pro vera suam opinionem; Sanctus autem ait, Regulam Canonum non esse de præcepto universali quoad omnia dubia: quoad omnia enim dicit esse tantum de honestate, et meriti majoritate.

Sicut scribit S. Antoninus, sic etiam sentit Joannes Nyder, dicens: Viam tutiorem eligere est consilii, non præcepti. In Consolat. part. 3. cap. 10. Idem sentit Tabiena: Non valet, quod in dubiis tutior via est eligenda, quia hoc non est Præceptum, sed consilium. In summa verb. Scrupulus. Idem scripserunt Navarrus Manual. cap, 27. n. 181. Dom. Soto de Just. et jure lib. 7. part. 3. art. 2. Abbas in cap. Significasti, Sylvester verb. Jejunium quæst. 10. n. 27. Suarez tom. 3. in 3. p. Disp. 40. Sect. 6. n. 8. Angles p. 1. de Jejun. q. 9. art. 1. Dub. 2. Concl. 3. Henriquez lib. 14. de Irreg. cap. 3. n. 4. in fin. Item S. Bonaventura, Gerson etc. apud Terillum.

de Probab. quæst. 26. num. 21.

Et revera juxta casus relatorum Canonum omnino servari opus erat regulà illà, quia dubia erant practica, et facti; nec haberi poterat Principium aliquod certum, directum, aut reflexum, quo excusanda foret obligatio partem sequendi tutiorem, propter scandala, aliaque mala, quæ in iis casibus vitari debebant. Utque dilucidè hoc dignoscatur, brevibus hîc discutere oportet, qui tunc acciderunt casus, et decisiones textuum, qui nobis objiciuntur. Quoad cap. Illud Dominus, de Sent. excomm, ibi casus fuit, quod quidam

Episcopus, non obstante famá publica de excommunicatione adversus eum latâ, temerè celebrare maluit, qua de re jure dicimus, eum depositione fuisse ab Innocentio III. punitum ; nam persistente dubio de excommunicatione, ipse diligentiam adhibere tenebatur, ut de veritate certior fieret, interimque a celebratione desistere debebat. Idcirco meritò dixit Pontifex: Quia in dubiis via tutior est eligenda, etsi de lata in eum sențentia dubitaret, debuerat tamen potiùs abstinere, quàm Sacramenta in Ecclesia celebrare.

Quoad cap. Ad audientiam, de Homic. casus fuit, quod quidam Sacerdos intulit viro cuidam vulnus, ex quo vità decessit. Deindè dubitabatur, an ille propter hujusmodi vulnus mortuus fuisset. Clemens III. decrevit convenire, ut Sacerdos a sacrificando abstineret, et ideo dixit: Cum in dubiis semitam debeamus eligere tutiorem, vos convenit injungere Presbytero, ut non ministret. Hîc primò advertendum, quod non adhuc facti veritas erat tunc explorata, nimirum, an tali ex vulnere mors accidisset, qua de causa subjungit textus: Si ex alia infirmitate obierit, poterit divina ministrare. Ideoque sapienter statuit Pontisex, quod interim Sacerdos non celebraret; dicebat enim in tali dubio viam tutiorem eligendam. Advertendum secundò cum Navarro, et Suarez, quod eo casu non agebatur de observando aliquo præcepto, sed tantum de quadam convenientia, ut, si deindè constaret Sacerdotem fuisse homicidam, Populo non esset scandalum eum celebrantem conspicere. Idem statutum fuit in simili casu dubii homicidii in cap. Petitio tua, 24. de Homic. ubi dictum fuit: Gum sit consultius in hujusmodi dubio abstinere, quam temere celebrare. Quis non videt, in his casibus necessariò ad scandalum effugiendum, convenisse, ut via tutior eligeretur, a celebratione absti-

Ad Clementinam Exivit respondemus, quod ibi Fratres Minores Sedem Apostolicam efflagitarunt, an sub gravi tenerentur ad illas Religionis Regulas, quæ verbis præceptivis conceptæ erant? Papa respondit:

In his, quæ animæ salutem respiciunt, ad evitandos graves remorsus conscientia, pars securior est tenenda. In primis, ut censet P. Eusebius Amort, cum Papa dixerit, pars securior est tenenda, non de securitate materiali intendit loqui in amplectendo tutiorem partem, sed de securitate formali conscientiæ in operando cum morali certitudine sinè dubio practico; nam si de materiali securitate loqui intendisset, utique declarasset, omnes voces imperativi modi præceptum denotare, quod materialiter tutius procul dubio fuisset; at Pontifex dixit esse intelligenda verba imperativa tantùm illa, quæ talia videbantur ex vi verbi, nempè ob verborum expressionem, vel saltem ratione materiæ. Cæterum inquit. Licet Fratres non ad omnium, quæ ponuntur in Regula sub verbis imperativi modi sicut ad præceptum, seu præceptis æquipollentium, observantiam teneantur, expedit tamen ad observandam puritatem Regulæ, et rigorem, quod ad ea sicut ad aquipollentia praceptis se noverint obligatos, quæ hic inferiùs adnotantur. Et post hæc Papa, quæ tamquam præceptum habenda essent, adnotavit. Ita respondet ad hanc Clementinam P. Eusebius Amort.

Sed ego aliam responsionem addo magis convincentem. Casus erat, ut in eodem textu legitur: Antecedenter a Fratribus fuerat dubitatum, an Regula tantum ad vota paupertatis, castitatis, et obedientiæ obligaret; sed Nicolaus III. Papa jam declaraverat obligare etiam ad illa Consilia Evangelica, quæ in Regula exprimebantur verbis obligatoriis præcepti, vel præcepto æquipollentibus. Deinde Fratres Clementem V. supplicarunt, ut eis declararet, Quæ censeri debeant præceptis æquipollentia? Idcirco Clemens. priusquam explicasset ea, quæ præceptis æquipollentia videbantur ex vi verborum, et ratione gravis materiæ de qua agebatur, præmisit illa verba, ad vitandos graves remorsus conscientiæ, pars securior est tenenda. Itaque eo casu non agebatur de duabus partibus æquè probabilibus, sed tantum, an adesset obligatio illam sequendi partem, quæ juxta Regulæ rigorem, et juxta id, quod Nicolaus III. jam declaraverat, non tantùm tutior; sed erat unicè tuta; cum jam constabat, Regulam ex vi verborum, et gravitatis materiæ obligare ad observanda tamquam præcepta, non solùm principalia tria vota Religionis, sed etiàm Consilia Evangelica, quæ in regula exponebantur, et ideò ipsa præteriri non poterant sinè gravi conscientiæ remorsu. Hinc dixit clemens, ad vitandos hujusmodi remorsus, tenendam esse securiorem partem, quæ reipsa erat unicè vera, et unicè secura; et ex alia parte nullæ rationes suppetebant, quæ transgressionem illorum Consiliorum a gravi culpa excusare valebant.

Tandem quoad cap. Juvenis. 3. de Spousal. casus fuit, quod Juvenis quidam septennis Puellam quamdam duxit, qua mortua, postea cum Consobrina illius alias nuptias contraxit. Hinc, suborto dubio, an primum matrimonium fuisset invalidum ob ætatis septennis impotentiam, Eugenius III: præcepit, ut vir à præfata Consobrina separaretur, propter honestatem Ecclesiæ, subjungens: Quid igitur in his, quæ dubia sunt, quod certius existimamus, tenere debemus etc. His positis, dicimus I., Pontificem jure separationem præcepisse, non, quia putavit in opinionibus dubiis semper tutius tenendum esse, sed quia separatio necessaria erat ad scandala vitanda, adque Ecclesiæ honestatem sartam tectam servandam. Dicimus II. quòd' Papa, proferendo verba, Quod certius existimamus, tenere debemus, minime id dixit respectu Juvenis, qui atique benè conscius erat, si tempore primi Conjugii potens vel impotens esset; sed respectu Judicum qui in Foro, cum Partium rationes sunt dubiæ, proculdubio, quod certius est, sequi tenentur; proindeque dixit, certius, (non tulius) nempe quod ipse Papa certius judicabat, separationem imponendam esse, quia adhuc persistebat dubietas valoris primi matrimonii, pro quo possessio potius stabat. Quid autem inter hoc, et quæstionem nostram, ubi de Foro interno agitur, et non de dubio facti, sed de opinione æque probabili? Hine patet, quod. omnia dubia ad Tom. I.

90

textum casûs, pertipentia erant dubia practica, et facti, que nullo ex reflexo Principio deponi poterant.

Tantò magis, quod ipsi Pontifices in dubiis speculativis hac Regula tenendi partem tutiorem non semper usi fuerunt. Adrianus VI. ut refert Domin Soto in 4. Dtst. 27. quæst. 1. a. 4. non obstante, quod ipse oppositum sentiret, dispensavit, in quodam matrimonio rato, tantummedo sententiæ Cajetani confisus. Præterea in cap. Laudabilem, de Frigid. et mal. habetur, Pontificem cuidam Conjugi; qui dubius erat de potentia ad copulam, concessisse, ut eam per triennium : experiretur. Si lex dubia semper est servanda, ut vo- 1 lunt Adversarii, et tunc dubium vertebat, an Mulier illa esset aliena, quomodo Pontifex Viro illi permittere poterat per triennium ad eam accedere, et copulam experiri? Adde, quod si lex ista esset universalis 1 sequendi in cunctis dubiis, etiàm speculativis, tutiorem partem, sequeretur, ne probabilissimam quidem teneri posse opinionem, que utique non est tutior, sed intra fines probabilitatis manet; sed hoc dici nequit, cum proscripta sit ab Alexandro VIII. Propositio, quæ dicebat: Non licet sequi opinionem vel inter . probabiles probabilissiman. Adde, quod etiamsi esset res dubia, an præfata Regula Canonum intelligenda sit de omnibus dubiis, et non tautum de dubiis practicis, rationes ipsæ, quibus sat clarè probatum est, legem dubiam, utpote non satis promulgatam, non obligare, eædem probant, hanc Canonum Regulam non esse legem universalem quoad omnia dubia, sed ... tantum quoad dubia facti, et practica.

Denique, ut præsenti puncto finem imponamus, quæro, (et ad hanc rationem quam proferam, ignoro quid responderi possit): Quid Canones præcipiunt? præcipiunt in dubiis tutiorem viam esse eligendam. Dicitur itaque, in dubiis, sed si non simus in dubiis? Quid pobstat Regulailla, si Homo alicui Principio certo innititur? tunc sibi jam format conscientiam moraliter certam de honestate actionis, et a finibus dubietatis egreditur, nec amplius dici potest eum esse in dubiis.

A 10 1

Præterea ipsimet Adversarii concedunt, præfatam Regulam sequendi partem tutiorem locum non habere in materia justitiæ; at si regula Canonum sequendi, quod est tutius, esset universalis pro omnibus dubiis, etiam qui legitime rem possidet, in dubio, an res sit aliena, de illa expoliari teneretur; Sed D. Augustinus in Can. Si virgo 34. q. 1. contrarium docet, inquiens: In jure prædiorum tamdiu quisque bonæ fidei possessor rectissime dicitur, quamdiu se possidere ignorat alienum.

Objiciunt V. decisionem cujusdam Consessûs Episcoporum Gallorum, ubi fuit decretum, in opinionibus æquè probabilibus tutiorem partem esse tenendam. Horum tantorum Præsulum auctoritatem magnopere veneror, sed omnes docent, auctoritatem extriusecam Sapientum magni non posse esse ponderis, ubi intrinseca ratio certa videtur, et convincens; tantò magis, cum ipsa sufficienti aliorum auctoritate non destituatur. Ego autem animadverto, quod pro nostra sententia non minor quam pro opposita extat auctoritas extrinseca, imò valde major. Nec negari potest, nostram sententiam saltem per octoginta, aut etiam nonaginta annos circiter communem fuisse apud moralis scientiæ Auctores, quos inter plurimi fuerunt Cardinales, Episcopi, Universitatum Doctores, et signanter plures Magistri Dominicanæ Religionis, in qua semper magna doctrina floruit. Hîc brevitatis causa omitto cunctorum ipsorum nomina, et suarum propositionum citationes adnotare, quas jam attuli in meo Opusculo seorsim edito, cui titulus; Dell' Uso Moderato dell'opinione egualmente probabile.

Nec valet dicere, horum auctoritatem, in hac materia parum æstimandam esse, etiam a me, dum ipsi habentur a me tamquam decepti, cum ad nostram tuendam sententiam innixi sunt Principio illi, quod egomet reprobavi: Qui probabiliter agit, prudenter agit. Jam dixi sub initio Dissertationis hujus, quod tale Principium solum, et per se directè sumptum, non est sufficiens ad cohonestandum usum opinionis æquè

probabilis, Attamen adverto, jam plures Auctores (ut supra vidimus) pro nostra sententia tutanda innixos fuisse eidem nostro Principio, nempè quod lex dubia non potest obligare. Præterea dico, quod nec etiam illi Auctores solo præfato Principio illo, Qui probabiliter agit, etc. utebantur. Et sic rem confero: Auctores illi ex una parte jam fatebantur, quod ad licitè operandum necessaria esset moralis certitudo de honestate actionis. Contrà verò ipsimet Auctores eadem nostra Principia in suis Operibus in diversis locis jam statuerunt, nempè, quod lex non sufficienter promulgata non obligat : et quod ubi libertas possidet, lex incerta nequit certam inducere obligationem, ex illo Principio adeò ab ipsis acclamato, quod In dubio melior est conditio possidentis. Ergo si de hujusmodi Principiis, loquendo de opinionum probabilium usu, expressam non faciebant mentionem, saltem ea indubitanter supponebant. Quapropter juste censendum, quod ipsi Dicto illo, Qui probabiliter agit, prudenter agit, potiùs utebantur tamquam Corollario quodam, sive consequentià, quæ a Principiis reflexis inferebatur. Tantò magis, quod hæc materia opinionum probabilium tunc erat valde confusa, unde confuse de ea loquebantur, postquam antiquiores Auctores confusiùs de illa locuti fuerant. Cæterum Dictum illud, Qui probabiliter agit etc. dupliciter accipi potest : si accipitur tamquam innixum aliis Principiis reflexis, verè prudens, et certum est; si verò accipitur tamquam Principium directum, seclusă judicii reflexione, falsum est. Et sic de effato illo directé sumpto jure merito Gallicani Præsules contenti non extiterunt, tuleruntque Decretum, quod circumfertur, nempè: In dubiis de salutis negotio, ubi æqualia utrimque animo se offerunt rationum momenta, sequamur id quod tutius est, sive quod est in eo casu unicè tutum; nec id consilii, sed præceptiloco habeamus, dicente Scriptura; Qui amat periculum in illo peribit. Attentis quibus postremis verbis, apparet pro certo, quod ipsi Præsules locuti sunt de operante cum dubio practico, nullum habente Prin-

cipium, quo dubium deponere posset; si autem loqui maluissent de Operante, qui ultimum format judicium, non ex sola probabilitate opinionis, sed ex alio certo Principio reflexo, aliter quidem puto, quod Præsules illi decrevissent. Quod autem ad plura Épiscoporum Edicta in Gallia emanata, quæ a P. Patutio in suo Opere, La regula prossima delle umane azioni, afferuntur et transcribuntur, quibusque ipse ait proscriptum fuisse Probabilismum, illa perlégi attenté, et consideravi, quod omnia ipsa respiciunt præcisé quemdam librum cui titulus : Apologia Casuistarum, qui meritò damnandus erat, utpote asserens propositiones nimis laxas, nempè teneri posse securè quamcumque opinionem, non tantum minus probabilem, sed etiam probabiliter probabilem, secundum quatuor vel trium, atque etiam unius Auctoris auctoritatem. Quamobrem Edicta præsata nihil, aut valde parum nostram sententiam adversantur. Cæterum quoad vim rationum intrinsecam ( quæ principaliter attendi debet, auctoritas enim extrinseca non aliud operatur, quam afferte vis intrinsecæ præsum-'tionem') judico, et plurimi alii judicant mecum, habere jam convincentem, et evidentem. Quod autem ad extrinsecam Doctorum auctoritatem pertinet, censeo, ut supra ostendi, tenere sufficientissimam. Tantò magis, cum animadvertimus, quod nostri Adversarii nihil adæquatè ad nostras rationes respondent; et ex alia parte, si eorum argumenta valerent, probarent utique Tutiorismum damnatum necessariò esse tenendum. Loquendo verò de iis, qui non jam scribunt de proposito pro rigido Systemate, sed tantùm illud oretenus approbant, omnes ego veneror, et reputo me sapientiores; sed dico, quod tunc hi majorem auctoritatem mihi afferrent, si scirem, ipsos maturè utriusque sententiæ momenta ponderasse; sed de hoc valde dubito, et jure merito, dum video cosdem Scriptores rigidæ sententiæ ab eis probatæ, aut parum nostras rationes animadvertisse, aut respondisse nobis æquivocis et fallaciis, quibus, unusquisque intelligens facillimè respondere valet. Addo, Hujusmodi Approbatores ut plurimum (sicut supradixi) directa respiciunt motiva, sed parum vel nihil ad reflexa animadvertenda animum intendunt, quæde cætero multam reflexionem requirunt; sed ego procerto habeo, quod hujusmodi reflexio ab iis, qui hodiè Antiprobabilistas se produnt, et jactantur, minimè adhibetur. At progrediamur ultra, quia materia est odiosa, et in ea parum valeo me explicare. In libello autem super hanc controversiam a me nuperrimè edito, plures Episcoporum, Abbatum, et aliarum eruditarum Personarum opiniones in ejus calce transcripsi, quæ nostrum Systema verum ac certum

non dubitant appellare.

Objiciunt VI. textum ecclesiasti (3. 27.): Qui amat periculum, in illo peribit; ergo ajunt, qui in periculum se immittit transgrediendi legem, jam peccat. Sed hîc advertere oportet æquivocum, sive ambiguitatem, quæ intercedit. Qui opinione æquè probabili utitur, Principio certo innixus, est quidem in periculo transgrediendi legem, sed non peccandi. Sed cur? replicant Adversarii, quomodo non peccat qui transgrediendi legem periculo se exponit? Repeto, non peccat; oportet enim distinguere legem certam ab incerta. Quando lex est certa, profectò non possumus exponi periculo eam transgrediendi, sicut est periculum propriam conversionem procrastinandi usque ad mortem, prout in textu præfato dicitur: Cor durum male hebebit in novissimo; et qui amat periculum, in illo peribit. Certa est lex charitatis, quam quisque erga seipsum habere debet, non manendi diu in peccato ob periculum in suo peccato moriendi; amans autem hoc periculum. in illo peribit. Pariter hîc objiciunt doctrinam illam D. Thomæ, quæ in idem coincidit: Quicumque committit se discrimini peccati mortalis, mortaliter peccat. Quod lib. 9. a. 15. Hæc verba dupliciter explicari possunt, vel de immittente se in periculum transgrediendi legem certam juxta casum in Scriptura expressum, vel potius de operante cum dubio practico, juxta alium

textum ejusdem S. Doctoris, ubi dixit: Qui bliquidcommittit, vel omittit, in quo dubitat esse pescatum mortale, discrimini se committit. S. Th. in 4. Dist. 21. quastili
2. a. 3. ad 3. Notandum: Non dicit Angelicus, in quo
dubitat offendi legem, sed in quo dubitat esse peccatumo
mortale; alibi enimipsemet de incerto præcepto loquens i
dixit, ut supra retulimus: Nullus ligatur per præcepto
tum, nisi mediante scientia illius præcepti. De Verita,
quast. 17. a. 3.

Dicunt igitur Adversarii, quod, cum lex est dubla. qui se immittit in periculum eam transgrediendi, certò; peccet ex Scriptura allatà : Qui amot periculum, in illoh peribit. Ergo resumo, ad hoc periculum vitandum v semper opus erit strictum amplecti Tutiorismum, non 1 aliter operando, qu'am cum morali certitudine abso-i luta, et immuni ab omni formidine, quod opinio illa quam quis sequi vult, sit vera. Minime, ipsi respondent, satis est, quod illa opinio sit probabilissima, cum: proscripta jam fuerit ab Alexandro VIII. opposita Propositio, quæ dicebat : Non licet sequi opinionem vel inter probabiles probabilissimam. Igitur, dico primò, ex hoc deduci, veram non esse sententiam, quod, cum lex est dubia, peccat qui se exponit periculo eam transgrediendi, nam adhuc cum probabilissima opinione operans incurrit periculum (quamvis sit remotius) legem transgrediendi. Sed præterea dico (et hîc aliquantulum immoremur) quod is, qui credit num-, quam esse licitum se exponere periculo lædendi legem, et contra dicit posse opinionem minus tutam teneria, solummodo quando est probabilissima, difficillime, et vix umquam induci poterit ad eam sequendam cum ; secura conscientia, nisi eam invenit strictè certam. et ab omni formidine immunem. Et sic ratiocinor: Opinio probabilissima est illa, quæ, etsi supremum occupat probabilitatis gradum, tamen fines probabilitara tis non excedit, juxta terminos ejusdem Propositionis ut supra damnatæ, quæ dicebat; inter probabiles pro+; babilissimam; et ideo, prout communiter Doctores, ajunt copinio probabilissima, que etiam moraliter,

certa (largè tamen loquendo) vocatur, omnem prudentem formidinem non excludit, ne sit falsa: ad differentiam opinionis sive sententiæ strictè certæ, quæ omnem prudentem formidinem excludit. Si ergo opinio probabilissima omnem non excludit prudentem formidinem; opinio probabilissimæ opposita non equidem est illa, quæ tenuiter tantum est probabilis; tenuis enim probabilitas non est probabilitas, sed dumtaxat quædam falsa apparentia, seu vana probabilitatis apprehensio, que nullum prudentem timorem producere potest, sed tantum aliquam imprudentem formidinem; sed imprudens formido non est formido, quæ valeat ullum peccati periculum secum afferre. Ipsimet rigidi, et stricti Tutioristæ communiter ajunt, quod hujusmodi imprudentes formidines contemni debent, nec de eis ulla ratio est habenda. Insipientia reverà esset dicere, quod Deus nobis imposuerit etiam futiles et irrationabiles timores vitare. Itaque propriè loquendo opinio probabillissimæ adversa non est ea, quæ tenuiter sedea quæ dubitanter probabilis est: et hæc, sicut probabilissima, (ut diximus) non caret omni prudente formidine, quod sit falsa; ita opinio probabilissimæ opposita non caret omni prudenti motivo, quod sit vera. Nunc peto; posito, quod opinio stans pro lege, opposita probabilissimæ stanti prolibertate, est dubiè probabilis, quomodo qui censet illicitum esse immitti in periculum transgrediendi legem, volens probabilissimam sequi, poterit umquam in praxi cum tranquilla conscientia induci ad firmiter credendum, quod opinio stans pro lege non sit verè probabilis, et sic probabilissima uti, quin periculo transgrediendi legem exponatur? Ubi stateram inveniet tam exactam, quæ ipsum reddat securum, quod opinio stans pro lege careat quidem tantum probabilitatis pondere, quod illam efficiat probabilem, et sic ipse securè, et a periculo immunis operetur. Idcirco repeto, quod ab initio dixi, quod ille, qui credit non posse teneri in praxi aliquam opinionem minus tutam, nisi probabilissima sit, cummagna difficultate poterit sibi formare dictamen certum ad operandum, nisi strictum amplexetur Tutiorismum, quod solummodò ab omni periculo legem

transgrediendi immune, atque liberum est.

Instant Adversarii, et dicunt: Qui tutiores opiniones amplectitur, tutiùs incedit. Respondeo. Nefas quidem est, divinarum legum observantiam relaxare plus quam licet; sed non minus est malum, divinum jugum plus quam oportet durum aliis reddere; nimia enim severitas (scribit Cabassutius in Præfat. Theor. Juris etc.) « dum homines ad nimis ardua compellit, viam » salutis æternæ præcludit; salvandos (ut ait D. Bona-» ventura) damnat, et conscios propriæ infirmitatis » ad desperationem adigit. Accidit enim, ut miseri » homines, hac audita rigidiore doctrina, credant, » vel dubitent inesse mortalem culpam, ubi nulla est; » sed tamen rei difficultate victi ex erronea conscien-• tia mortaliter peccent, et damnentur. Rectè ergo • D. Bonaventura (Comp. theol. verit. l. 2. c. 32. n. 5.): » Cavenda est conscientia nimis larga, et nimis stricta; » nam prima generat præsumptionem, secunda despera-» tionem; item prima sæpè dicit malum bonum, secunda » e contra bonum malum; item prima sæpe salvat dam-» nandum, secunda e contra damnat salvandum ». · Hinc sapienter scripsit Jo. Gerson: Doctores theo-» logi non debent esse faciles ad asserendum aliqua sesse peccata mortalia, ubi non sunt certissimi de re; » nam per ejusmodi assertiones rigidas, et nimis stric-• tas in rebus universis nequaquam eriguntur homi-» nes à luto peccatorum, sed in illud profundius, quia » desperatius, demerguntur. Quid prodest, imò quid » non obest coarctare plus justo mandatum Dei, quod » est latum nimis »? De Vit. spir. Lect. 4. Optime nos instruit S. Chrysostomus: Circa vitam tuam esto austerus, circa alienam benignus. Ita in can. Alligant, 26. q. 7. Addit P. Suarez et ait : Imò potius periculum animarum incurreretur, si tot vincula in casibus dubiis injicerentur. In 2. 2, qu. 89. a 7. Idque fusiùs Cardin. Pallavicinus scite explicat: « Per se spectatum Effa-» tum illud, In dubio tutior pars est eligenda, verissi-Tom. I.

» mum est, si rectè intelligatur : nam vel agitur de » electione practica, et hæc semper debet esse tutis-» sima, quia debet esse evidenter licita : vel de elec-» tione sententiæ speculativæ, et circa eam quærenda » quidem est major securitas sententiæ, non major » securitas actionis. Si induceretur opinio, quod sem-» per teneremur facere actionem, quæ securior est, » etiam a transgressione materiali, hæc opinio non » esset tutior, sed maximè exposita periculo frequenti » transgressionis formalis; quare tutior est opposita.» (Pallav. in 1. 2. disp. 9. c. 4. a. 11. n. 12.) Idem scripsit P. Bancel Dominicanus: Multa sunt, qua tutius est facere, sed simul etiam tutiùs est non se credere obligatum ad ea facienda, nisi moraliter ipst constet de tali obligatione. Brev. univ. theol. p. 2. tract. 6. q. 5. a. 5. Hinc. Idem Auctor concludit: Cum non debeamus formare conscientiam de obligatione ad aliquid sub pæna, nisi moraliter constet de obligatione, non debemus onus illud imponere, dum moraliter nobis constat superesse nobis libertatem amplectendi quamcumque voluerimus ex hujusmodi opinionibus.

Ergo, ut sincerè veritatem fatear, cum Theologiæ Moralis scientiæ vacare cœpi, quia rigidioris sententiæ magistrum mihi audire contigit, pro hac strenuè cum aliis tunc temporis contendebam; sed postea meliùs rationes hujus controversiæ discutiens, opposita sententia, quæ pro opinione æquè probabili stat, moraliter certa mihi visa fuit : et quidem inductus ab illo pluries hîc repetito Principio, quod lex dubia non potest obligare. Hinc persuasus remansi, nefas esse conscientias, cum opiniones sunt æquè probabiles, ad tutiorem sequendam adstringere cum periculo in plurimas formales culpas incurrendi. Præterea tamen, cum nostrà hac tempestate viderim ita acriter adversus mitiorem sententiam reclamari, multoties hoc punctum ad trutinam diligenter revocavi, legens, ac relegens Auctores omnes quotquot ad manus habere potui modernos, qui pro rigida sententia certabant, promptus a mea sententia desciscere, statim ac

non amplius certa mihi appareret; prout enim plures opiniones, quas aliquando tamquam probabiles habui, postea non erubui reprobare; ita, imò tantò magis non erubuissem hanc sententiam, quæ majoris est momenti, retractare. Sed quò diligentiùs rationes nostræ sententiæ perpendere sategi, eò magis certæ mihi visæ sunt. Cæterum, si quis adesset, qui me clarioribus monumentis illuminare posset, falsitatem ostendendo duorum Principioram, quæ hîc exponere curavi, multas ei gratias haberem, atque statim etiam per publicam scripturam me revocari polliceor. Donec tamen aliter mihi, quam in præsentiarum sentio, persuasum non erit, dico, quod sinè gravi conscientiæ remorsu non possem alios adstringere ad sequendam tutiorem, cum opiniones æquè sunt probabiles, nisi oppositum declararet Ecclesia, cui libenter, si declarabit, judicium meum submitto.

Cæterum protestor, quod sicut Confessarios illos non approbo, qui nimiæ austeritati adhærentes facilè damnant usum plurium opinionum, quæ gravi fundamento nituntur; ita contra neque approbare possum eos, qui de facili opiniones sinè certo fundamento tamquain probabiles acclamant. Confessarius, antequam aliquam opinionem amplexetur, tenetur utique intrinsecas rationes perpendere, et cum ei occurrit ratio aliqua convincens pro tutiori opinione, cui adæquatam responsionem suppetere non aspicit; tunc oppositam minus tutam amplecti non potest, quamvis plurimorum Doctorum auctoritas ipsi faveat; modò auctoritas non sit tanti ponderis, ut videatur ei magis quam rationi apparenti deferendum, juxta id quod docet S. Thomas: Aliquis parvæ scientiæ magis certificatur de eo, quod audit ab aliquo Scientifico, quam de eo, quod sibi secundum suam rationem videtur. 2. 2. q. g. a. 8. ad 2. Sed iste casus valdè rarus erit. Hoc pro theoria, sed quantum ad praxim spectat diligendi opiniones, quæri solet, an expediat rigidas, an benignas præferre? Respondéo: Ubi agitur de re-

movendo Poenitente a periculo peccati formalis, Con-

fessarius debet, generaliter loquendo, et in quantum. Christiana prudentia suggerit, benignis opinionibus uti; ubi verò opiniones benignæ proximius reddunt periculum formalis peccati, prout sunt nonnullæ. Auctorum opiniones, v. gr. quoad vitandas occasiones proximas, et aliæ id genus; tunc semper expedit, ut Confessarius utatur, imò dico, quod ipse ut Medicus Animarum tenetur uti opinionibus tutioribus, quæ Pænitentes ad se servandos in statu Gratiæ conducunt.

Nescio autem, quomodo possit cum bona conscientia doceri (genericè loquendo) quod Pœnitenti, qui ob confessionem suarum culparum peractam jus certum ad Absolutionem jam fuerit adeptus, possit ipsa ei negari, eo quod Pœnitens inter duas æqualis ponderis opiniones nolit tutiorem sequi. Hic est rigor ille, quem immoderatum et injustum proculdubio, reputo, et reprobo; cum austeritas hæc causa esse potest, ut plures Animæ damnentur; dum alias plures, Auctores invenio etiam Probabilioristas, tam modernos, quam antiquos, relatos quidem ab Adversariis uti rigidæ sententiæ fautores, qui oppositum docent. En quomodo loquitur Probabiliorista Pontassus : Fatendum tamen, quod, si Confessario persuasum foret, opinionem sui Panitentis esse probabilem ( loquitur. jam de opinione, cui tutior opposita etiam est probabilis ) tunc ei Absolutionem posset impertiri, quandoquidem tunc contra conscientiam suam non ageret. Pontas verb. Confessarius, cap. 2. Si autem Confessarius potest Pænitentem absolvere, tenetur, cum ille jus ad Absolutionem habeat, Idem pariter scribit probabiliorista Cabassutius : Quivis Confessarius absolvere, debet eum Pænitentem, qui non vult ab opere abstinere, quod secundum probabilem piorum, et doctorum aliquot hominum non reprobatam in Ecclesia auctoritatem est licitum, quamvis juxta probabilem aliorum auctoritatem, quam ipse sequitur Confessarius, habeatur minus probabilis (intelligendum, non notabiliter minus) ut ostendunt Navarrus, Sylvius, etc. Et de hoc rationem dat.

quoniam, esto Confessarius agat contra propriam opinionem, non tamen contrà propriam conscientiam, cum teneatur absolvere Dispositum. Theor. jur. l. 3. c. 13. n. 13. Præterea Victoria, qui scripsit antè annum 1545. sic ait, Sed quid facit (Confessarius) quando ambæ opiniones sunt probablles, et habent suos proprios assertores? Respondeo, sive sit ejus proprius Sacerdos, sive non, tenetur eum absolvere in tali casu; ita Paludanus (4.§. 17.q. 2. a. 1.) Probatur apertè, talis enim est in Gratia, et Confessor habet probabilitatem, quod sit in Gratia, quia scit esse probabilem ejus opinionem: ergo non debet ei negare Absolutionem De Confess. n. 109. Item Adrianus similiter scribit : Si a pluribus Doctoribus gravioris, seu etiam æqualis auctoritatis contrarium teneatur, non debet aded de se præsumere Sacerdos, ut totum velit in suam opinionem, quæ forsitan erronea est, coarctare. De Confess. q. 5. dub. 7. ldem scripsit Navarrus: Si sint contrariæ Doctorum opiniones, et Consessarius credit evidenti se textu, vel ratione niti, Panitentem autem dubid, non debet eum absolvere; at si Panitens utitur pari ratione, vel ferè pari, et habet pro se aliquem doctorem clarum, poterit eum absolvere. Proinde subdit : Cum dubitatur ; an Panitens hoc facere, aut dare debeat, benigniorem opinionem Confessarius eligere debet, et pro hac sententia citat Angelum, et Sylvestrum. Manual. Cap. 26. n. 4. Idem confirmat S. Antoninus pluribus in locis, in uno scribit : Idem videtur sentire Goffredus de Fontibus, in his scilicet opinionibus contrariis, qua tolerantur ab Ecclesia, ut dictum est, et quod debet proponere Confitenti, quod benè studeat de hoc se ipsum per prudentes informari, eo quod alii tenent contrariam opinionem, maxime si illius contrariæ opinionis Confessor sit inordinarius ejus, et sic eum absolvere, Idem sentit Ricardus claro modo, non distinguendo: utrum Confessor ejus sit Ordinarius, vel non ordinarius. Part. 1. tit. 6. Cap. 10. §. 10. In alio loco idem S. Archiepiscopus, loquens de illo contractu (de quo supra sermonem habuimus ) Florentiæ disceptato, ait, consulendum ei qui inire illum vellet, ut abstineatur;

fessarius debet, generaliter loquendo, et in quantum. Christiana prudentia suggerit, benignis opinionibus uti; ubi verò opiniones benignæ proximius reddunt periculum formalis peccati, prout sunt nonnullæ. Auctorum opiniones, v. gr. quoad vitandas occasiones proximas, et aliæ id genus; tunc semper expedit, ut Confessarius utatur, imò dico, quod ipse ut Medicus Animarum tenetur uti opinionibus tutioribus, quæ Pænitentes ad se servandos in statu Gratiæ conducunt.

Nescio autem, quomodo possit cum bona conscientia doceri (genericè loquendo) quod Pœnitenti, qui ob confessionem suarum culparum peractam jus certum ad Absolutionem jam fuerit adeptus, possit ipsa ei negari, eo quod Pœnitens inter duas æqualis ponderis opiniones nolit tutiorem sequi. Hic est rigor ille, quem immoderatum et injustum proculdubio, reputo, et reprobo; cum austeritas hæc causa esse potest, ut plures Animæ damnentur; dum alias plures, Auctores invenio etiam Probabilioristas, tam modernos, quam antiquos, relatos quidem ab Adversariis, uti rigidæ sententiæ fautores, qui oppositum docent. En quomodo loquitur Probabiliorista Pontassus: Fatendum tamen, quod, si Confessario persuasum foret, opinionem sui Panitentis esse probabilem ( loquitur. jam de opinione, cui tutior opposita etiam est probabilis ) tunc ei Absolutionem posset impertiri, quandoquidem tunc contra conscientiam suam non ageret. Pontas verb. Confessarius, cap. 2. Si autem Confessarius potest Pœnitentem absolvere, tenetur, cum ille jus ad Absolutionem habeat, Idem pariter scribit probabiliorista Cabassutius : Quivis Confessarius absolvere, debet eum Pænitentem, qui non vult ab opere abstinere, quod secundum probabilem piorum, et doctorum aliquot hominum non reprobatam in Ecclesia auctoritatem est licitum, quamvis juxta probabilem aliorum auctoritatem, quam ipse sequitur Confessarius, habeatur minus probabilis (intelligendum, non notabiliter minus) ut ostendunt Navarrus, Sylvius, etc. Et de hoc rationem dat,

quoniam, esto Confessarius agat contrà propriam opinionem, non tamen contrà propriam conscientiam, cum teneatur absolvere Dispositum. Theor. jur. l. 3. c. 13. n. 13. Præterea Victoria, qui scripsit antè annum 1545. sic ait, Sed quid facit (Confessarius) quando ambæ opiniones sunt probabiles, et habent suos proprios assertores? Respondeo, sive sit ejus proprius Sacerdos, sive non, tenetur eum absolvere in tali casu; ita Paludanus (4.§. 17. q. 2. a. 1.) Probatur apertè, talis enim est in Gratia, et Confessor habet probabilitatem, quod sit in Gratia, quia scit esse probabilem ejus opinionem: ergo non dehet ei negare Absolutionem De Confess. n. 109. Item Adrianus similiter scribit : Si a pluribus Doctoribus gravioris, seu etiam æqualis auctoritatis contrarium teneatur, non debet aded de se præsumere Sacerdos, ut totum velit in suam opinionem, quæ forsitan erronea est, coarctare. De Confess. q. 5. dub. 7. Idem scripsit Navarrus : Si sint contrariæ Doctorum opiniones, et Consessarius credit evidenti se textu, vel ratione niti, Panitentem autem dubid, non debet eum absolvere; at si Panitens utitur pari ratione, vel ferè pari, et habet pro se aliquem doctorem clarum, poterit eum absolvere. Proinde subdit : Cum dubitatur ; an Panitens hoc facere, aut dare debeat, benigniorem opinionem Confessarius eligere debet, et pro hac sententia citat Angelum. et Sylvestrum. Manual. Cap. 26. n. 4. Idem confirmat \$. Antoninus pluribus in locis, in uno scribit : Idem videtur sentire Goffredus de Fontibus, in his scilicet opinionibus contrariis, quo tolerantur ab Ecclesia, ut dictum est, et quod debet proponere Confitenti, quod benè studeat de hoc se ipsum per prudentes informari, eo quod alii tenent contrariam opinionem, maxime si illius contrariæ opinionis Confessor sit inordinarius ejus, et sic eum, absolvere, Idem sentit Ricardus claro modo, non distinguendo: utrum Confessor ejus sit Ordinarius, vel non ordinarius. Part. 1. tit. 6. Cap. 10. §. 10. In alio loco idem S. Archiepiscopus, loquens de illo contractu (de quo supra sermonem habuimus ) Florentiæ disceptato, ait, consulendum ei qui inire illum vellet, ut abstineatur;

at postea subdit : Quod si tale consilium recipere recusaret quis . . . . relinquendus videtur judicio suo , nec condemnandus ex hoc, aut deneganda Absolutio. Part, 2. tit. 1. Cap. 11. §. 20. Alibi tandem ait : Si verò non potest (Confessarius) clare percipere, utrum sit mor-tale, non videtur tum præcipienda sententia, ut dicit Guillelmus, ut deneget propter hoc Absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali; quia faciendo postea contra illam, etiamsi illud non esset mortale, ei erit mortale, quia omne, quod est contrà conscientiam, adificat ad gehennam (28. q. 1, §. ex his.) Et cum promptiora sint jura ad absolvendum, quam ligandum.... potius videtur absolvendum, et divino examini dimittendum. P. 2. tit. 4. Cap. 5. §. In quantum. Idem, ut supra notavimus, ait Jo. Gerson: Doctores Theologi non debent esse faciles ad asserendum aliqua esse peccata mortalia, ubi non sunt certissimi de re. De Vit. Spir. Lect. 4. Nota, ubi non sunt certissimi. En quomodo hi magni nominis Auctores, quos de laxitate nemo audebit culpare, uno ore loquantur. Idem tandem scribit Domin. Soto: Postquam opinio Panitentis est probabilis, excusat eum a culpa, et ideo jus habet absolutionem petendi, quam ideo Plebanus teneteur impendere. In 4. D. 18. q. 2. a. 5. ad 5. Ipsemet autem Soto alibi jam dixit: Et quando sunt opiniones probabiles inter graves Doctores, utramque sequaris, in tuto habes conscientiam. Lib 6. de Just. et jur. q. 1. a 6. circa fin. His perspectis, oportet quod sint animi valde audentis Confessarii illi, qui Pœnitenti opinionem tutiorem, dum opposita minus tuta est æqualis ponderis amplecti nolenti post suorum reatuum confessionem Absolutionem denegare non dubitant: Tandem ab omnibus, quæ hîc exposita sunt, firmiter confirmatur principium a S. Th. nobis traditum, quod lex, nisi sit sufficienter, ac certè promulgata, non obligat. Deindè concluditur, quod, nisi opinio, quæ stat pro lege, sit aut certa, aut saltem certè probabilior, prout ab initio diximus, eam segui non tenemur.

#### MONITUM

In quo exponitur Decretum S. C. Generalis Inquisitionis Romae conditum an. 1761. circa usum opinionum probabilium.

Quidam Parochus Avisii Tridentinæ Diœcesis an. 1760. Folium edidit unà cnm undecim Thesibus plures continentibus Propositiones, quæ deindè ab eodem Parocho publicè promulgatæ fuere. Folium erat hoc:

Probabilismus publicæ disputationi Ven. Clero Avisiensi exercitii gratia expositus contra Probabiliorismum strictè talem, utpote negotium perambulans in tenebris. Pro die 10. Junii 1760. in Ædibus Canonicalibus Avisii. Utinam observaremus mandata Domini certa! Quid no bis tanta sollicitudo de dubiis? Celeber P. Const. Roncaglia lib. 12. cap. 3.

I. Probabilismus noster versatur circa hæc tria: Licet sequi æquè probabilem pro libertate, relictà æquè probabili pro lege. Licet sequi minus probabilem pro libertate, relictà probabiliori pro lege.

II. Usus probabilismi maxime tutus: Usus Probabi-

liorismi maximè periculosus.

III. Usus genuini Probabilismi minimè in laxitatem degenerare potest: Usus Probabiliorismi strictè talis in Rigorismum excurrere debet.

IV. Probabilioristas, quâ tales, qui ex consilio probabiliora sequuntur, laudabilissimè operari affirma-

mus.

V. Probabilioristis strictè talibus, qui ex præcepto, quod numquam clarè probant, seipsos, et alios ad probabiliora impellunt, meritò Rigoristarum nomen imponimus.

VI. Qui nullatenus ad Christianam perfectionem

tendere possunt, nisi sequendo probabilissima.

VII. Abusus Probabiliorismi strictè talis, non solùm licentiæ frenum, sed licentiæ calcar est, quod Gallorum testimonio comprobamus.

VIII. Genuinus itaque noster Probabilismus, qui nec morum corruptelam inducit, nec a S. Sede um-

quam malè fuit notatus, origine suâ Thomisticus, progressu ætatis Jesuiticus: utpote a quo arctatus, emendatus, et a Jesuitis contra Jansenianos furores propugnatus fuit.

IX. Qui ergo habitat in adjutorio fundatissimi Probabilismi, sub protectione plurimorum ex omnibus Orbis Christiani Nationibus præstantissimorum Theo-

logorum commorabitur securus.

Ex Historia Critica. X. Hinc sinè ulla laxismi nota Benignissimum etiam vocamus, sed legitimum, quem suadent utraque lex Cæsarea, et pontificia; sed Dominicanum; quem Illustris Dominicanorum Ordo jam a primis temporibus est amplexus; sed Pium, qui Christianam pietatem fovet, sed Thomisticum, quem S. Thomas in amoribus habuit, qui ducentas, et plures opiniones libertati faventes in suis Sententiarum libris docet; sed Christianum, qui Christo Domino summè familiaris fuit.

#### O. A. M. D. et V. G.

Pro Coronide. Probabilismus noster stans pro libertate, est notabiliter probabilior ipso probabiliorisme stante pro lege.

Hoc autem Folium anno sequenti proscriptum fuit a Tridenti Principe, et Episcopo, et deindè a S. C. Inquisit. Romanæ die 26. Febr. 1761. sic, ut fertur, damnatum fuit: «Cum verò Theses hujusmodi notæ» que Theologicæ expensæ fuerint in C. Gen. coram
» Ss. D.N. Clemente Papa XIII. Sanctitas sua, auditis
» etc. Folium prædictum, et Theses in illo exposi» tas, damnat, et prohibet, tamquam continentia pro» positiones, quarum aliquæ sunt respective falsæ, teme» rafiæ, et piarum aurium offensivæ; illam verò excerp» tam a h. X. nempè Probabilismum, qui Christo Domi» no summe familiaris fuit, proscribendam censuit,
» uti erroneam, et hæresi proximam. Præfatum itaque
» Folium, sivè Theses, ut supra exscriptas, sic dam-

natas et prohibitas Ss. D. N. vetat, ne quis cujus cumque statûs etc. imprimere, ac imprimi facere,

» vel transcribere, aut jam impressum, sivè impres-

» sas apud se retinere, et legere, sivè privatim, sivè

» publicè propugnare audeat etc.

Rev. P. Jo. Vincentius Patutius in suo Opello inscripto, La Causa del Probabilismo ec. sub nomine Adelphi Dositei, contendit, hoc Decreto in prima Thesi integrè Probabilismum vetitum fuisse, ita ut illicitum sit sequi, non tantum opinionem æquè probabilem, sed nec etiam probabiliorem pro libertate. Sed id injustè contendit; Folium enim illud plura distincta continet: continet diversas Theses, continetque ctiam diversas Propositiones, quæ Thesium membra sunt, sivè pártes. Cum autem Folium prædictum emanavit, duæ factæ fuerunt difficultates a sapientibus super hujusmodi Folii proscriptionem. Prior fuit, an singulariter damnatæ fuissent, non solum omnes Folii Theses. sed insuper omnes Propositiones in Thesibus contentæ. At communiter visum fuit, quod licet pro vero se haberet, omnes Theses proscriptas fuisse, et unamquamque ipsarum, minimè tamen omnes in Thesibus contentæ Propositiones damnatæ erant, sed tantùm illæ, quæ censuram merebantur; nam in Decreto dicebatur: Sanctitas sua Folium prædictum, et Theses damnat et prohibet, tamquam continentia propositiones, quarum aliquæ sunt respective falsæ, temerariæ, etc. Itaque non fuit damnatum Folium, et Theses quoad cmnes propositiones in illis contentas, sed tamquam continentia propositiones, quarum aliquæ sunt respectivè falsæ etc.

Harum autem Propositionum proscriptio valde differt a proscriptione facta ab Alexandro VII. Propositionum, respectu quarum dictum fuit; Sanctissimus decrevit, prædictas Propositiones, et unamquamque ipsarum damnandas... ita ut quicumque illas aut conjunctim, aut divisim docuerit etc. incidit etc. Eodemque modo damnatæ fuerunt aliæ Propositiones ab Innocentio XI. et ab Alexandro VIII. Unaquæque igitur

Tom. I. 14

Propositionum illarum in particulari damnata suit, atque eas docere, sivè conjunctim, sivè divisim suit vetitum. At Propositiones prædicti Folii damnatæ suerunt, non singulæ in particulari, sed, ut dicitur, in globo, et respectivè, nempè illæ tantùm, quæ merebantur ut damnarentur: nec prohibitum suit docere eas conjunctim, aut divisim, sed acervatim sumplas, prout quidem Tridentinus Episcopus in suo Decreto expressit: Prohibentes, ne iidem Articuli acervatim sumpti,

in disceptationem ususque deducantur.

Quod ad primam igitur Folii Thesim pertinet, neutiquam damnata fuit prima illius propositio, que digebat licere sequi oninionem probabiliorem pro libertate, neque altera de opinione æquè probabili. Diffigultas tantum supereral, an tertia Propositio de opinione minus probabili damnata esset; et quoniam Propositio generaliter loquebatur, ita ut adhuc opinionem notabiliter minus probabilem amplecteretur, ideircò dubitabatur, an ipsa saltem proscripta esset. Sieque etiam dubitari poterat, an damnata fuisset ultima Thesis, quæ dicebat : Probabilismus noster stans pro libertate est notabiliter probabilior etc. ita ut Propositio hæc affirmaret sententiam, quod sequi posset opinio adhuc notabiliter minus probabilis, esse etiam notabiliter probabiliorum sententiam, quæ stat pro Lege.

Hoc posito, jam compertum erat, quod, licet omnes Theses proscriptæ fuissent, minimè tamen damnatæ erant omnes harum Thesium propositiones. Dubium tantummodo remanebat, an damnatis sic in globo, et in confuso Folio ac Thesibus, damnatæ essent singulæ Theses in particulari, aut dumtaxat aliquæ illarum; etenim cum in Decreto non dicebatur, omnes Theses; verba, quarum aliquæ etc. dubitabatur, an referri deberent ad Theses, vel ad Propositiones in Thesibus contentas. Verumtamen dubium hoc ab eadem S. C. postea declaratum fuit; cum enim proscriptio prædicti Folii deindè jussu ejusdem S. C. inserta fuisset in Indice librorum prohibitorum, non

dictum fuit. Folium, et Theses in illo expositæ, prout priùs dictum fuerat in Decreto, sed simpliciter dictum fuit : Plagula undecim Thesium, cui titulus : Probabilismus disputationi etc. Quapropter in præsenti declaravitS. C. esse tantum præfatam Plagulam proscriptam, idest tantum Chartam, sivè Folium undecim Thesium, non autem omnes, et singulas Theses. Et reverà, cum de hoc dubio litteras dedissem, ut certior de hoc omnino fierem, ad duos S. Inquisitionis Romanæ Consultores, nempè ad Reverendiss. P. M. Thomam Augustinum Ricchini Sacri Palatii Magistrum, adque Reverendiss. P. M. Pium Thomam Schiara S. C. Indicis Secretarium, ambo mihi responderunt, minimè prorsus in Decreto S. C. vetitum suisse Probabilismum, nec quoad primam, nec secundam, nec tertiam propositionem de opinione minus probabili pro libertate.

Prætereà, ut tutiùs agerem, de hoc epistolam misi etiam ad Eminentiss. Dom. Cardinalem Galli Pœnitentiarium Majorem, eum deprecans de faciendo de re hac verbum cum Regnante Pontifice, et ipse Eminentiss. Cardinalis idem mihi respondit, hæc verba signanter scribens: Posso accertare V. S. Illustriss. che nella condanna dell' accennato Foglio, di cui mi scrive, non si è inteso di condannare veruna delle Proposizioni, che si controvertono nelle Scuole Cattoliche, e da molti cattolicamente si difendono, ma si è avuto il motivo di proibirlo, perchè le Proposizioni, che ella medesimariconosce meritevoli di censura ec. Censeo, quod hæc sola hujus Eminentiss., et Sapientissimi Cardinalis responsio ad obstruenda omnium ora sufficiat.

## MONITUM II.

Postquam hæc typis mandassem, valde miratus sum legendo apud novam Theologiam moralem novissime editam a P. Patutio id, quod ibi P. Sidenius Veronensis ejusdem Patutii vitam describens, præcipue ubi illius Opera enumerat, confidenter asserit, quod in

Propositionum illarum in particulari damnata fuit, atque eas docere, sivè conjunctim, sivè divisim fuit vetitum. At Propositiones prædicti Folii damnatæ fuerunt, non singulæ in particulari, sed, ut dicitur, in globo, et respectivè, nempè illæ tantùm, quæ merebantur ut damnarentur: nec prohibitum fuit docere eas conjunctim, aut divisim, sed acervatim sumptas, prout quidem Tridentinus Episcopus in suo Decreto expressit: Prohibentes, ne iidem Articuli acervatim sumpti,

in discoptationem ususque deducantur.

Quod ad primam igitur Folii Thesim pertinet, neutiquam damnata fuit prima illius propositio, quæ digebat licere sequi opinionem probabiliorem pro libertate, neque altera de opinione æquè probabili. Diffigultas tantum supereral, an tertia Propositio de opinione minus probabili damnata esset; et quoniam Propositio generaliter loquebatur, ita ut adhuc opinionem notabiliter minus probabilem amplecteretur, ideireò dubitabatur, an iosa saltem proscripta esset. Sicque etiam dubitari poterat, an damnata fuisset ultima Thesis, quæ dicebat : Probabilismus noster stans pro libertate est notabiliter probabilior etc. ita ut Propositio hæc affirmaret sententiam, quod sequi posset opinio adhuc notabiliter minus probabilis, esse etiam notabiliter probabiliorum sententiam, quæ stat pro Lege.

Hoc posito, jam compertum erat, quod, licet omnes Theses proscriptæ fuissent, minimè tamen damnatæ erant omnes harum Thesium propositiones. Dubium tantummodo remanebat, an damnatis sic in globo, et in confuso Folio ac Thesibus, damnatæ essent singulæ Theses in particulari, ant duntaxat aliquæ illarum; etenim cum in Decreto non dicebatur, omnes Theses; verba, quarum aliquæ etc. dubitabatur, an referri deberent ad Theses, vel ad Propositiones in Thesibus contentas. Verumtamen dubium hoc ab eadem S. G. postea declaratum fuit; cum enim proscriptio prædicti Folii deinde jussu ejusdem S. C. inserta fuisset in Indice librorum prohibitorum, non

dictum fuit. Folium, et Theses in illo expositæ, prout priùs dictum fuerat in Decreto, sed simpliciter dictum fuit : Plagula undecim Thesium, cui titulus : Probabilismus disputationi etc. Quapropter in præsenti declaravitS. C. esse tantum præfatam Plagulam proscriptam, idest tantum Chartam, sivè Folium undecim Thesium, non autem omnes, et singulas Theses. Et reverà, cum de hoc dubio litteras dedissem, ut certior de hoc omnino fierem, ad duos S. Inquisitionis Romanæ Consultores, nempè ad Reverendiss. P. M. Thomam Augustinum Ricchini Sacri Palatii Magistrum, adque Reverendiss. P. M. Pium Thomam Schiara S. G. Indicis Secretarium, ambo mihi responderunt, minimè prorsus in Decreto S. C. vetitum suisse Probabilismum, nec quoad primam, nec secundam, nec tertiam propositionem de opinione minus probabili pro libertate.

Prætereà, ut tutiùs agerem, de hoc epistolam misi etiam ad Eminentiss. Dom. Cardinalem Galli Pœnitentiarium Majorem, eum deprecans de faciendo de re hac verbum cum Regnante Pontifice, et ipse Eminentiss. Cardinalis idem mihi respondit, hæc verba signanter scribens: Posso accertare V. S. Illustriss. che nella condanna dell' accennato Foglio, di cui mi scrive, non si è inteso di condannare veruna delle Proposizioni, che si controvertono nelle Scuole Cattoliche, e da molti cattolicamente si difendono, ma si è avuto il motivo di proibirlo, perchè le Proposizioni, che ella medesimariconosce meritevoli di censura ec. Censeo, quod hæc sola hujus Eminentiss., et Sapientissimi Cardinalis responsio ad obstruenda omnium ora suffi-

ciat.

## MONITUM II.

Postquam hæc typis mandassem, valde miratus sum legendo apud novam Theologiam moralem novissime editam a P. Patutio id, quod ibi P. Sidenius Veronensis ejusdem Patutii vitam describens, præcipue ubi illius Opera enumerat, confidenter asserit, quod in

controversia inter Patutium et me habita circa usum probabilium opinionum, cum ipse Patutius mihi respondisset secundo Libello, cui titulus: Osservazioni Teologiche sopra l'Apologia dell'Illustriss. e Reverendiss. Mons. D. Alfonso de Liguori ec. ego vi argumentorum convictus, nihil jam ultra habens quod Adversario meo opponerem, ab iterum respondendo abstinui; ne tamen omnino cederem, ut ipsi, quod scripsit, esset dedecori, omnia ejus adversum me Scripta ad S. C. Indicis, ut damnarentur, detuli.

Papæ! hoc probrum mihi deerat, nomen Accusatoris! Sed res itase habet. Brevem quamdam Dissertationem ego olim in lucem edidi pro usu moderato opinionis æquè probabilis, illo ductus principio, quod lex incerta nequit certam parere obligationem, eoquod lex dubia caret sufficienti promulgatione, quæ essentialiter requiritur ad hoc quod lex virtutem obligandi obtineat, quod est proprium legis, hæc verba sunt S. Thomæ 1. 2. q. 9. a. 1. Quapropter idem S. Doctor protulit deinde celebrem illam sontentiam: Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientià illius præcepti. De Verit. q. 17. a. 3. Hanc meam Dissertatiunculam P. Patutius ann. 1764. suo primo Libello, inscripto, La causa del Probabilismo richiamata all' esame da Mons, D. Alfonso de Liguori ec. acri et vehementi stylo oppugnavit, duas has præcipuas objectiones proferens, quarum prior fuit, quod nomine scientiæ præcepti, uti scripsit Doctor Angelicus, nequaquam intelligitur cognitio certa præcepti, sed tantum probabilis, quamvis dubia, præcepti notitia, quæ (ut ajebat) jam habetur, ubi de duabus oppositis opinionibus æquè probabilibus agitur. posterior fuit, quod lex æterna, ex qua omnes aliæ naturales leges emanant, ab æterno jam promulgata fuit, priusquam creatus fuisset homo, promulgatione Casuali, Virtuali, aut Eminenti, et ideo ipsa usque ab æterno vim habuit obligandi.

Huic Libello copiosè ego respondi in Apologia meæ Dissertatiunculæ, in qua Patutii objectiones omnino mihi et aliis diluisse visum fuit. At deindè adversus hanc meam Apologiam secundus Patutii Libellus prodiit, Osservazioni Teologiche ec. de quo sub initio Moniti mentionem feci, ibique meus adversarius cognoscens primas suas objectiones parum firmas esse, spectatis responsis, quæ illis ipse dedi, duas alias adjecit : unam nimirum, in qua reapse nihil aliud egit nisi anteactam oppositionem in priori Libello scriptam repetere, mutando solummodo epithetum promulgationis, nam ubi hanc Casualem, seu Virtualem priùs dixerat, in hoc secundo essentialem appellavit: alteram, quod Lex naturalis homini promulgatur in ipsa Animæ in corpus infusione, priusquam ipse actualem legis cognitionem acquirat. Hinc coactus fui respondere ampliori Libro, cui titulus : Dell' Uso moderato dell' opinione probabile. Ibi convincenter omnibus his et aliis Patutii objectionibus feci satis, et plura alia adjeci, quæ magnoperè meam sententiam confirmarunt.

Ad primam autem objectionem, quod sufficit probabilis etsi dubia notitia legis ad ejus promulgationem, jam responsum est supra in allatà Dissertatione, et propriè. Ad secundam verò, et tertiam, nempè quod Lex Divina jam ab æterno fuit hominibus promulgata promulgatione Casuali. aut Essentiali, respondi, et ostendi ex auctoritate D. Thomæ, ac omnium Theologorum, quos diligenti studio perquisivi, legem Divinam nullo modo homines obstrinxisse, nisi postquam actualiter eis promulgata et manifestata fuit. En verba S. Thomæ, quem Patutius omnino sequi profitetur (in hac tamen re aut nolle sequi, aut intelligere nolle videtur, dum S. Doctor nimis apertè, et pluribus in locis nostram sententiam docet): Lex æterna habet promulgationem æternam ex parte Dei promulgantis... sed ex parte creaturæ audientis, et inspicientis non potest esse promulgatio æterna. 1. 2. q. 91. a. 1. ad 2. Ergo nulla dici potest facta homini Divinæ Legis promulgatio, donec homo non audit legem, et inspicit, scilicet donec lex ei intimatur, et ipsi innotescit. Reliqui autem Theologi S. Thomam sequentes uno

controversia inter Patutium et me habita circa usum probabilium opinionum, cum ipse Patutius mihi respondisset secundo Libello, cui titulus: Osservazioni Teologiche sopra l'Apologia dell'Illustriss. e Reverendiss. Mons. D. Alfonso de Liguori ec. ego vi argumentorum convictus, nihil jam ultra habens quod Adversario meo opponerem, ab iterum respondendo abstinui; ne tamen omnino cederem, ut ipsi, quod scripsit, esset dedecori, omnia ejus adversum me Scripta ad S. C. Indicis, ut damnarentur, detuli.

Papæ! hoc probrum mihi deerat, nomen Accusatoris! Sed res itase habet. Brevem quamdam Dissertationem ego olim in lucem edidi pro usu moderato opinionis æquè probabilis, illo ductus principio, quod lex incerta nequit certam parere obligationem, eoquod lex dubia caret sufficienti promulgatione, quæ essentialiter requiritur ad hoc quod lex virtutem obligandi obtineat, quod est proprium legis, hæc verba sunt S. Thomæ 1. 2. q. 9. a. 1. Quapropter idem S. Doctor protulit deinde celebrem illam sontentiam : Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientià illius præcepti. De Verit. q. 17. a. 3. Hanc meam Dissertatiunculam P. Patutius ann. 1764. suo primo Libello, inscripto, La causa del Probabilismo richiamata all' esame da Mons, D. Alfonso de Liguori ec. acri et vehementi stylo oppugnavit, duas has præcipuas objectiones proferens, quarum prior fuit, quod nomine scientiæ præcepti, uti scripsit Doctor Angelicus, nequaquam intelligitur cognitio certa præcepti, sed tantum pro-babilis, quamvis dubia, præcepti notitia, quæ (ut ajebat) jam habetur, ubi de duabus oppositis opinionibus æquè probabilibus agitur.posterior fuit, quod lex æterna, ex qua omnes aliæ naturales leges emanant, ab æterno jam promulgata fuit, priusquam creatus fuisset homo, promulgatione Casuali, Virtuali, aut Eminenti, et ideo ipsa usque ab æterno vim habuit obligandi.

Huic Libello copiosè ego respondi in Apologia meæ Dissertatiunculæ, in qua Patutii objectiones omnino mihi et aliis diluisse visum suit. At deinde adversus hanc meam Apologiam secundus Patutii Libellus prodiit, Osservazioni Teologiche ec. de quo sub initio Moniti mentionem feci, ibique meus adversarius cog- . noscens primas suas objectiones parum firmas esse, spectatis responsis, quæ illis ipse dedi, duas alias adjecit : unam nimirum, in qua reapse nihil aliud egit nisi anteactam oppositionem in priori Libello scriptam repetere, mutando solummodo epithetum promulgationis, nam ubi hanc Casualem, seu Virtualem priùs dixerat, in hoc secundo essentialem appellavit: alteram, quod Lex naturalis homini promulgatur in ipsa Animæ in corpus infusione, priusquam ipse actualem legis cognitionem acquirat. Hinc coactus fui respondere ampliori Libro, cui titulus: Dell' Uso moderato dell' opinione probabile. Ibi convincenter omnibus his et aliis Patutii objectionibus feci satis, et plura alia adjeci, quæ magnoperè meam sententiam confirmarunt.

Ad primam autem objectionem, quod sufficit probabilis etsi dubia notitia legis ad ejus promulgationem, jam responsum est supra in allata Dissertatione, et propriè. Ad secundam verò, et tertiam, nempè quod Lex Divina jam ab æterno fuit hominibus promulgata promulgatione Casuali. aut Essentiali, respondi, et ostendi ex auctoritate D. Thomæ, ac omnium Theologorum, quos diligenti studio perquisivi, legem Divinam nullo modo homines obstrinxisse, nisi postquam actualiter eis promulgata et manifestata fuit. En verba S. Thomæ, quem Patutius omnino sequi profitetur (in hac tamen re aut nolle sequi, aut intelligere nolle videtur, dum S. Doctor nimis apertè, et pluribus in locis nostram sententiam docet): Lex æterna habet promulgationem æternam ex parte Dei promulgantis... sed ex parte creatura audientis, et inspicientis non potest esse promulgatio œterna. 1. 2. q. 91. a. 1. ad 2. Ergo nulla dici potest facta homini Divinæ Legis promulgatio, donec homo non audit legem, et inspicit, scilicet donec lex ei intimatur, et ipsi innotescit. Reliqui autem Theologi S. Thomam sequentes uno

ore docent, quod licet lex divina ab æterno habuerit in se virtutem obligandi in actu primo, tamen in actu secundo numquam ipsa actualiter obligavit homines. nisi postquam ipsis applicata fuit per ejus actualem promulgationem. Sylvius ita scribit: Actualiter tunc (lex) unicuique promulgatur, quando cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem sis amplectendum, quid fugiendum. In 1. 2. q. 90. a. 4. in fin. Et alibi ait : Lex æterna fuit ab æterno lex materialiter, non fuit tamen ab æterno formaliter, seu sub ratione legis actualiter obligantis; quia tunc non fuit actualis et perfecta promulgatio. In 1. 2, q. 91. a. 1. ad 2. Cardinalis Gotti etc. sic loquitur: Ad hoc, ut lex in actu secundo obliget, requiritur equidem indispensabiliter, ut subditis promulgatione proponatur. Theol. tom. 2. tract. 5. de legib. q. 1. dub. 3. §. 3. n. 31. Et in alio loco dicit : Ab æterno ( lex æterna ) fuit in mente Dei, quamvis pro æterno nondum ligat; quia nondum applicata et promulgata. Tract. 5. q. 2. dub. 1. n. 13. P. Gonet scribit: Legem æternam defectu promulgationis non potsisse obligare creaturas ab æterno. Vide in Clypeo Theol. tom, 3. D. 1. a. 3. Joan. Gerson scribit: Necesse est dari manifestationem voluntatis Dei, nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem P. Gonet in alio loco scribit: Promulgatio legis naturalis fit per dictamen rationis intimantis homini qua prascripta, aut prohibita sunt; ergo cum deest tale dictamen, lex non obligat. Diss. de Op. prob. a. 6. §. 1. n. 172. Idem sentiunt plurimi alii, qui observari possunt in citato meo Opere: Dell' uso ec. Sed deveniamus ad quartam objectionem Patutii. cui respondendo prædicta hic validiùs confirmantur.

Quarta et ultima ejus præcipua oppositio fuit hæc, quod lex naturalis homini promulgatur habitualiter, cum Deus animam creat, eamque in corpus infundit, quia tunc rationem in homine imprimit. Huic fusè in opere citato a me responsum est: hîc satis esse censeo ad Patutium confutandum afferre eadem verba S. Thomæ, quibus ipse utitur: Promulgatio legis natura est

ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. 1. 2. q. 90. a. 4. ad. 1. Patutius uti vult pro se verbo tantum inseruit, sed uti debet verbis subsequentibus, naturaliter cognoscendam: ergo non, cum Anima corpori infunditor, sed cum homo legem cognoscit, lex ei promulgatur. Id S. Doctor alibi confirmat docens: Etsi non semper teneatur homo velle, quod Deus vult; semper tamen tenetur relle, quod Deus vult eum velle, et homini præcipue innotescit per præcepta Divina. 1. 2. q. 19. a. 10. ad. 3. Tunc igitur tantum tenetur homo sequi voluntatem Divinam, cum illa ipsi manifestatur, innotescit per præcepta Divina. Audiamus, quid dicant in hoc alii Auctores. Joannes Gerson explicans quænam sit lex naturalis, dicit: Lex ista est propriè dicta declaratio creature rationali facta, per quam illa cognoscit, ad quas res Deus creaturam obligare vult. Vita Spir. etc. Lect. 2. col. 176. Edit. Paris. Duvallius scribit: Quæres, quo tempore lex natura unumquemque obligare incipiat? Resp. incipere, quando promulgatur; tunc autem suffinienter promulgari, quando quisque annos discretionis attingit. 1. 2. de Leg. q. 3. a. 3. Card. Gotti Scribit: Lex naturalis est in Anima per modum actús, et quidem dum actu consideratur... In Amentibus est in habitu. in Pueris autem est in potentia, qui nondum possunt sibi Divinum præceptum, in quo consistit lex, intimare. De Leg. q. 2. dub. 2. n. 21. S. Antoninus : Nota diligenter, quod istud lumen legis naturalis non ostendit homini, quæ sint bona, quousque perveniatur ad usum rationis. Par. 1. tit. 13. c. 12. vide §. 3. P. Cuniliati scribit: Actualis legis naturalis promulgatio evenit, quandò quis a Deo cognitionem accipit dictantem, quid fugiendum, vel amplectendum. Tract. 1. de Reg. mor. c. 2. §. 1.n. 5. et §. 3. n. 1. P. Ludovicus Montesinus scribit : Lex naturalis promulgatur in unoquoque, dum primo venit ad usum rationis; et quamvis pro tune solum promulgatur ista lex quantum ad principia communissima juris Haturæ, tamen posted paulatim per discursum promulgatur eadem lex quantim ad alia. De Legib. Disp. 20, 9.4.

controversia inter Patutium et me habita circa usum probabilium opinionum, cum ipse Patutius mihi respondisset secundo Libello, cui titulus: Osservazioni Teologiche sopra l' Apologia dell' Illustriss. e Reverendiss. Mons. D. Alfonso de Liguori ec. ego vi argumentorum convictus, nihil jam ultra habens quod Adversario meo opponerem, ab iterum respondendo abstinui; ne tamen omnino cederem, ut ipsi, quod scripsit, esset dedecori, omnia ejus adversum me Scripta ad S. C. Indicis, ut damnarentur, detuli.

Papæ! hoc probrum mihi deerat, nomen Accusatoris! Sed res itase habet. Brevem quamdam Dissertationem ego olim in lucem edidi pro usu moderato opinionis æquè probabilis, illo ductus principio, quod lex incerta nequit certam parere obligationem, eoquod lex dubia caret sufficienti promulgatione, quæ essentialiter requiritur ad hoc quod lex virtutem obligandi obtineat, quod est proprium legis, hæc verba sunt S. Thomæ 1. 2. q. 9. a. 1. Quapropter idem S. Doctor protulit deinde celebrem illam sententiam: Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientià illius præcepti. De Verit. q. 17. a. 3. Hanc meam Dissertatiunculam P. Patutius ann. 1764. suo primo Libello, inscripto, La causa del Probabilismo richiamata all' esame da Mons, D. Alfonso de Liguori ec. acri et vehementi stylo oppugnavit, duas has præcipuas objectiones proferens, quarum prior fuit, quod nomine scientiæ præcepti, uti scripsit Doctor Angelicus, nequaquam intelligitur cognitio certa præcepti, sed tantum probabilis, quamvis dubia, præcepti notitia, quæ (ut ajebat) jam habetur, ubi de duabus oppositis opinionibus æquè probabilibus agitur. posterior fuit, quod lex æterna, ex qua omnes aliæ naturales leges emanant, ab æterno jam promulgata fuit, priusquam creatus fuisset homo, promulgatione Casuali, Virtuali, aut Eminenti, et ideo ipsa usque ab æterno vim habuit obligandi.

Huic Libello copiosè ego respondi in Apologia meæ Dissertatiunculæ, in qua Patutii objectiones omnino

mihi et aliis diluisse visum fuit. At deinde adversus hanc meam Apologiam secundus Patutii Libellus prodiit, Osservazioni Teologiche ec. de quo sub initio Moniti mentionem feci, ibique meus adversarius cognoscens primas suas objectiones parum firmas esse, spectatis responsis, quæ illis ipse dedi, duas alias adjecit : unam nimirum, in quâ reapse nihil aliud egit nisi anteactam oppositionem in priori Libello scriptam repetere, mutando solummodo epithetum promulgationis, nam ubi hanc Casualem, seu Virtualem priùs dixerat, in hoc secundo essentialem appellavit: alteram, quod Lex naturalis homini promulgatur in ipsa Animæ in corpus infusione, priusquam ipse actualem legis cognitionem acquirat. Hinc coactus fui respondere ampliori Libro, cui titulus : Dell' Uso moderato dell' opinione probabile. Ibi convincenter omnibus his et aliis Patutii objectionibus feci satis, et plura alia adjeci, quæ magnoperè meam sententiam confirmarunt.

Ad primam autem objectionem, quod sufficit probabilis etsi dubia notitia legis ad ejus promulgationem, jam responsum est supra in allata Dissertatione, et propriè. Ad secundam verò, et tertiam, nempè quod Lex Divina jam ab æterno fuit hominibus promulgata promulgatione Casuali. aut Essentiali, respondi, et ostendi ex auctoritate D. Thomæ, ac omnium Theologorum, quos diligenti studio perquisivi, legem Divinam nullo modo homines obstrinxisse, nisi postquam actualiter eis promulgata et manifestata fuit. En verba S. Thomæ, quem Patutius omnino sequi profitetur (in hac tamen re aut nolle sequi, aut intelligere nolle videtur, dum S. Doctor nimis apertè, et pluribus in locis nostram sententiam docet): Lex æterna habet promulgationem æternam ex parte Dei promulgantis... sed ex parte creaturæ audientis, et inspicientis non potest esse promulgatio æterna. 1. 2. q. 91. a. 1. ad 2. Ergo nulla dici potest facta homini Divinæ Legis promulgatio, donec homo non audit legem, et inspicit, scilicet donec lex ei intimatur, et ipsi innotescit. Reliqui autem Theologi S. Thomam sequentes une

ore docent, quod licet lex divina ab æterno habuerit in se virtutem obligandi in actu primo, tamen in actu secundo numquam ipsa actualiter obligavit homines, nisi postquam ipsis applicata fuit per ejus actualem promulgationem. Sylvius ita scribit: Actualiter tune (lex) unicuique promulgatur, quando cognitionem a Deo accipit dictantem, quid juxta rectam rationem sit amplectendum, quid fugiendum. In 1. 2. q. 90. a. 4. in fin. Et alibi ait : Lex æterna fuit ab æterno lex materialiter, non fuit tamen ab æterno formaliter, seu sub ratione legis actualiter obligantis; quia tunc non fuit actualis et perfecta promulgatio. In 1. 2, q. 91. a. 1. ad 2. Cardinalis Gotti etc. sic loquitur: Ad hoc, ut lex in actu secundo obliget, requiritur equidem indispensabiliter, ut subditis promulgatione proponatur. Theol. tom. 2. tract. 5. de legib. q. 1. dub. 3. §. 3. n. 31. Et in alio loco dicit: Ab æterno (lex æterna) fuit in mente Dei, quamvis pro æterno nondum ligat; quia nondum applicata et promulgata. Tract. 5. q. 2. dub. 1. n. 13. P. Gonet scribit : Legem æternam defectu promulgationis non potsisse obligare creaturas ab æterno. Vide in Clypeo Theol. tom, 3. D. 1. a. 3. Joan. Gerson scribit: Necesse est dari manifestationem voluntatis Dei, nam per solam suam voluntatem nondum potest Deus absolute creaturæ imponere obligationem P. Gonet in alio loco scribit : Promulgatio legis naturalis fit per dictamen rationis intimantis homini qua prascripta, aut prohibita sunt; ergo cum deest tale dictamen, lex non obligat. Diss. de Op. prob. a. 6. §. 1. n. 172. Idem sentiunt plurimi alii, qui observari possunt in citato meo Opere: Dell' uso ec. Sed deveniamus ad quartam objectionem Patutii. cui respondendo prædicta hic validiùs confirmantur.

Quarta et ultima ejus præcipua oppositio fuit hæc, quod lex naturalis homini promulgatur habitualiter, cum Deus animam creat, eamque in corpus infundit, quia tunc rationem in homine imprimit. Huic fusè in opere citato a me responsum est: hîc satis esse censeo ad Patutium confutandum afferre eadem verba S. Thomæ, quibus ipse utitur: Promulgatio legis natura est

ex hoc ipso, quod Deus eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam. 1. 2. q. 90. a. 4. ad. 1. Patutius uti vult pro se verbo tantum inseruit, sed uti debet verbis subsequentibus, naturaliter cognoscendam: ergo non, cum Anima corpori infunditor, sed cum homo legem cognoscit, lex ei promulgatur. Id S. Doctor alibi confirmat docens: Etsi non semper teneatur homo velle, quod Deus vult; semper tamen tenetur velle, quod Deus vult eum velle, et homini pracipue innotescit per præcepta Divina. 1. 2. q. 19. a. 10. ad. 3. Tunc igitur tantum tenetur homo sequi voluntatem Divinam, cum illa ipsi manifestatur, innotescit per præcepta Divina. Audiamus, quid dicant in hoc alii Auctores. Joannes Gerson explicans quænam sit lex naturalis, dicit: Lex ista est proprie dicta declaratio creature rationali facta, per quam illa cognoscit, ad quas res Deus creaturam obligare vult. Vita Spir. etc. Lect. 2. col. 176. Edit. Paris. Duvallius scribit: Quæres, quo tempore lex natura unumquemque obligare incipiat? Resp. incipere, quando promulgatur; tunc autem suffieienter promulgari, quando quisque annos discretionis attingit. 1. 2. de Leg. q. 3. a. 3. Card. Gotti Scribit: Lex naturalis est in Anima per modum actus, et quidem dum actu consideratur... In Amentibus est in habitu, in Pueris autem est in potentia, qui nondum possunt sibi Divinum præceptum, in quo consistit lex, intimare. De Leg. q. 2. dub. 2. n. 21. S. Antoninus : Nota diligenter, quod istud lumen legis naturalis non ostendit homini, que sint bona, quousque perveniatur ad usum rationis. Par. 1. tit. 13. c. 12. vide §. 3. P. Cuniliati scribit: Actualis legis naturalis promulgatio evenit, quandò quis Deo cognitionem accipit dictantem, quid fugiendum, vel amplectendum. Tract. 1. de Reg. mor. c. 2. §. 1.n. 5. et §. 3. n. 1. P. Ludovicus Montesinus scribit : Lex naturalis promulgatur in unoquoque, dum primo venit ad usym rationis; et quamvis pro tune solum promulgatur ista lex quantum ad principia communissima juris Pature, tamen posteà paulatim per discursum promulgatur eadem lex quantim ad alia. De Legih. Disp. 20. 9.4.

n. 85. Sed omissis aliis Auctoribus relatis in meo Libro p. 154. audiamus, quid dicatS. Hieronimus; ipse (Epist. 121. al. 151. ad Agasiam q. 8.) sic scribit: Hanc legem (naturalem) nescit pueritia, el peccans absque mandato non tenetur lege peccati. Maledicit patri et matri, parentes verberat, et quia necdum accepit legem sapientia, mortuum est in eo peccatum. Cum autem mandatum venerit, hoc est tempus intelligentiæ (quo Dei mandata cognoscimus) appetentis bona, et vitantis mala tunc peccatum reviviscere incipit, et homo reus est peccati. Notentur verba illa: Cum autem mandatum venerit, hoc est tempus intelligentiæ; ila ut tunc lex venit ad Hominem, scilicet ei promulgatur, cum Homo illam intelligit. Idem scripsit priùs S. Basilius (Homil. in Psalm. 1. n. 5.): Postquam ratio nostra perfecta est, atque cumulata, tunt fit quod scriptum est: Ego autem vivebam sinè lege aliquando; sed cum venisset mandatum

peccatum revixit.

Hæc omnia in relato meo opere, Dell' Uso moderato ec. reperiuntur, quod omnibus ferè Italiæ Episcopis, et primariis Ordinum Prælatis mittere curavi, ac proptereà cum accepissem, Patulium in lucem edere novam Theologiam Moralem, in hac aliquid his, quæ scripsi, responsurum putabam, sed mea me fefellit opinio, nam iis quæ majoris ponderis erant, nullum responsum inveni. Quod autem ipse detulissem ad. S. C. Indicis scripta contrà me a Patutio , hoc minimè verum est, nec umquam in mentem mihi venit; imò quoad convicia a Patutio adversum me prolata, potius eum excusavi, dicendo quod ipse non jam animo me conviciandi talia scripserit, sed ut hac arte legentium mentes imbueret de præstantia suæ causæ, et sic ipsorum conniventiam sibi conciliaret. Cæterum pluries ego in meis Operibus Eruditos rogavi; ut si quid contra mea scripta haberent, mihi patefacerent, ut, cognito errore, a mea discederem sententia. Nemo tamen usque adhuc fuit, qui id mihi præstiterit, præter Ephemeridum Gallicarum Scriptorem, qui mihi tantùm objecit, quod ego opinionem æquè probabilem admittendo, eo quod in hujusmodi casu lex est dubia, etiam minus probabilem admittere deberem, quia tunc lex etiam est dubia. Sed huic oppositioni jam in Libro meo præivi, statuens, quod ubi adest probabilior opinio pro lege, tunc lex est moraliter promulgata, ideoque obligat, non obstante illo dubio lato pro opinione benigniori; ubi enim veritatem certam non invenimus, illam sequi debemus opinionem, quæ magis veritati appropinquat; contra verò, ubi opiniones sunt æquè probabiles, lex est verè dubia dubio stricto, ita ut nullo modo tunc lex dici potest

sufficienter promulgata.

Nolo hic præterire id quod nuper reperi in postrema editione Theologiæ Moralis P. Fulgentii Cuniliati (Tract. de Conscientia c. 1. in fin. ad §. 6.). allatum nempè in medium Decretum S. R. Inquisitionis, quo Theses quædam a Parocho Avisii Diœcesis Tridentinæ exaratæ anno 1761. proscriptæ fuerunt, et quo Adversarii autumant Probabilismum universè damnatum fuisse. Sed ego in pluribus Opellis ostendi, in relato Decreto nec Probabilismum universum, nec aliquam opinionum, quæ in Catholicorum Scholis propugnantur, sed aliquas tantùm, quæ nimis laxæ erant, fuisse proscriptas, sicut duo S. Officii Consultores, et ipse Cardinalis Gallus in eo tempore Pænitentiarius Major, mihi rescripserunt, ut notavi in Dissertatione suprà descriptà.

Prætereà res admiratione digna est videre aliquos, nullum reputare tutiorem modum salvas faciendi Animas, quàm eas per semitas asperiores ducere; sed non minùs isti errant, quàm alii qui Conscientias per laxiorem perducunt viam. Non solùm enim rationem Deo reddere tenemur de nimià indulgentià, verùm etiam de nimià rigiditate, qua conscientiæ Animarum illaqueantur, quod propriè est (juxta S. Antoninum) edificare ad gehennam. Valdè appositè id explicat doctus Cabassutius ex doctrinà S. Bonaventuræ, postquam enim detestatur immodicam benignitatem, reprobat immoderatum rigorem, qui, ut ait, dum ho-

Tom. I.

mines ad nimis ardua compellit, viam salutis æternæ præcludit: salvandos (ut ait D. Bonaventura) damnat, et conscios propriæ infirmitatis ad desperationem adigit. Accidit enim, ut miseri homines, hac audita rigidiore doctrinà, credant vel dubitent inesse mortalem culpam, ubi nulla est : sed tamen rei difficultate victi, ex erroned conscientià mortaliter pescant, et damnantur. Cabassul. Theor- Jur.in Præfat. Deinde subdit ibidem idem Auctor verba D. Bonaventuræ, qui docuit: Cavenda est conscientia nimis larga, et nimis stricta; nam prima generat præsumptionem, secunda desperationem. Item prima sæpè salvat damnandum, secunda è contrà damnat salvandum, S. Bonav. Comp. theol. verit. l. 2. c. 32. n. 5. Idem validiùs firmat Joannes Gerson dicens: Doctores theologi non debent esse faciles ad asserendum aliqua esse peccata mortalia, ubi non sunt certissimi de re; nam per ejusmodi assertiones rigidas et nimis strictas nequaquam eriguntur homines a luto peccatorum, sed in illud profundiùs, quia desperatiùs, demerguntur. Lib. de Vita Spir. lect. 4. Hinc scripsit S. Raymundus: Non sis pronus judicare mortalia peccata, ubi tibi non constat per certam Scripturam. Lib. 3. de Pænit §. 21. Idem dixit Gabriel Biel, qui an 1480. scripsit: Nihil debet damnari tamquam mortale peccatum, de quo non habetur evidens ratio, vel manifesta auctoritas Scrip turæ. In 4. Dist. 16. q. 4. concl. 5. Idem scripsit S. Antoninus dicens: Quæstio in qua agitur, utrum sit peccatum mortale, nisi ad hoc habeatur auctoritas expressa Scriptura, aut Canonis Ecclesia, vel evidens ratio, periculosissime determinatur. Par. 2. tit. 1 c. 11. §. 28. Et alibi scribit loquens de Confessario. Si verd non potest claré percipere, utrum sit mortale, non videtur tunc præcipitande sententia, ut dicit Guillelmus, ut deneget propter hoc Absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali. Et cum promptiora sint jura ad solvendum; quam ligandum.... potiùs videtur absolvendus, Part. 2. tit. 4. c. 5. §. In quantum.

## TRACTATUS II.

### DE L'EGIBUS.

#### CAPUT T.

DE NATURA, ET OBLIGATIONE LEGIS IN GENERE.

#### DUBIUM I.

# Quid sit Lex, sive Præceptum?

90 Quid sit Lex?

91 Quis ad eam teneatur? 92 An Lex iniqua obliget?

93 An in dubio de justitiá teneamur Lege? (Vide etiam n. 99.

94 An Leges latæ à Tyrannis obligent?

95 An obliget Lex non promulgata?

96 Quid notandum circa Promulgationem Legis?

97 Quid circa Legem dubiam? Ét in dubio an Lex existat? an adsit causa excusans? an Lex sit promulgata? an usu recepta?

98 Quid in dubio, an Superior sit legitimus? Et an excedat

suam potestatem?

99 Quid in dubio an Lex sit justa? Vel an Lex præcipiat?

Vel an eam impleveris?

- 100 An Lex humana possit præcipere actus internos? Et an prohibere externos occultos? Vide ibid. quær. III. An in dubio, si res sit licita, subditus teneatur obedire?
- « Respondeo : Lex, et præceptum, prout hic in-90
- » distinctè accipitur, est recta agendorum, aut omit-
- tendorum ratio. Interim, cum a Superiore non
- » Communitati, sed alicui tantum, aut aliquibus in » particulari, aliquid præcipitur, non appellatur Lex,
- sed præceptum tantum. Suar. Laym. Bonac. d. 1. q.

» 1. p. 1. Undè resolves.

- » 1. Ad Legem, seu Præceptum quis tenetur, non ad 91
- » consilium : cum hoc tantum dirigat, illud verò obli-

> get, ibid,

92. « 2. Cum iniqua Lex est, et contra rationem, non

» obligat: quia deficit a rectitudine, ibid.

93 « 3. Cum dubium est de justitiâ, teneris lege; quia » legislator possidet jus præcipiendi: idemque regitur » altiore consilio, ae potest habere rationes subditis » occultas. Addit Suarez, etiam obligare, licet contra » justitiam legis sint rationes probabiles, quia aliàs » nimia daretur licentia legibus non parendi, cum » vix possint esse tam justæ, quin aliqua apparens » ratio dubitationem movere possit. Suar. l. i. c. 9.

» Bon. p. 8. n. 11.\* (Vide n. 99.)\*

94 » 4. Leges, et sententiæ latæ a Tyrannis obligant, » si ii pacificè Regna possideant, et a Republica tole-» rentur. Nec obstat, quod sententia judicis illegitimi » dicatur esse nulla. id enim verum est de sententià, » prout est præcisè a Tyranno; non autem prout est » a voluntate, saltem interpretativa, et implicita Rei-» publicæ, quæ dum Tyrannum, et judices ab eo » constitutos repellere nequit, tacitè confert iis potes-» tatem gubernandi, eorumque leges, et acta ratificat. » Less. l. 2. c. 29. d. 9. Salm. d. 10. sect. 3. n. 14.\* » (Idem dicunt Salm. c. 2. n. 10. cum Pal. etc.)\*

95 » 5. Non tenetur quis ad legem, nisi promulgata » sit, sivè denuntiata. S. Th. i. 2. q. 90. Laym. l. 1. » t. 4. c. 3, Molina, Salas, Suarez, et alii communiter.

96 Circa promulgationem Legis, I. Notandum est id quod docet S. Thom. 1. 2. q. 90. art 4. Promulgatio necessaria est, ut lex habeat suam virtutem. Et in c. In istis. Dist. 4. habetur : Leges tunc constitui, cum promulgantur. Ratio, quia lex nequit obligare, nisi perveniat per promulgationem ad notitiam Communitatis. Hinc lex non obligat, si denuntietur tantum personis particularibus. Ita Scotus de Just. l. 1. q. 1. ar. 4. Suar. de Leg. l. 3. c. 17. a.n. 5. Palaus tr. 3. D. 1. p. 11. n. 6. et Salm. c. 1. n. 75. cum Tapia, et Diana. Hinc infertur quod, si quis sciret aliquam legem esse conditam, non teneretur eam servare, nisi postquam esset promulgata: ut Palaus l. c. p. 10. n. 2. Salm. n. 76. et Less. l. 2. c. 21. n. 44. Sufficit autem ad obliganCap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 117 dum, quod lex communiter et solemniter publicetur in locis, ita ut possit pervenire ad notitiam majoris partis Communitatis, licet a singulis ignoretur. Vide Salm. ib. 77. 78. et 79.

II. Notandum circa modum promulgationis, quod leges Cæsareæ, sivè Principum subjectorum Imperatori, debent promulgari in singulis Provinciis, seu Civitatibus Metropolitanis; et non obligant, nisi post duos menses a promulgatione. Auth. Ut factæ novæ.

Coll. 5.

Sed quæritur. I. An Leges Pontificiæ ( et aliorum Principum non subjectorum ) ut obligent, promulgari debeant, non solum Romæ (sivè in Curia) sed etiam in singulis Provinciis? Prima sententia affirmat, et hanc tenent plures graves Auctores, ut Becanus de Leg. q. 5. n. 5. Nat. Alex. Theol. lib. 4. Art. 3. Reg. 25. Continuat. Tourn. tom. 2. de Legib. sect. 4. Cabassut. Theor. Jur. l. 1. c. 4. n. 4. cum Medina, Angel. etc. et probabilem vocant Sylvius tom. 2. in 1. 2. q. 96. art. 4. Concl. 3. Anacletus, Roncaglia, et alii. Citatur pro hac sententia etiam Cajetanus, sed Cajetanus aliud non dicit, quam quod Leges Canonicæ non obligant ignorantes. Citatur etiam Lessius, sed Lessius L 2. c. 22. n. 89. loquitur tantum de Legibus, quæ contractus irritant. Citatur quoque Dom. Soto, sed Soto de Just. 1. 1. q. 1. or. 4. potius loquitur de legibus inhabilitantibus, aut revocatoriis Privilegiorum. Fautores autem hujus primæ sententiæ principaliter fundantur in 'uthentica' mox supra relata, Ut facta novæ, et ajunt quod ubi non adest specialis dispositio Legis Canonicæ, standum Civili, prout infertur ex c. 2. de Nov. Op. nunc. in quo dicitur: Sacrorum statuta Canonum Principum constitutionibus adjuvantur. Prætereà inquiunt, nimis esse durum Fideles totius Orbis Christiani obstringere ad servandas leges tantùm Romæ publicatas. Sed adhuc juxta hanc primam sententiam excipi debent Bullæ insertæ in Bullario, quoniam hæ sunt jam corpus legum; et in hoc omnes conveniunt, ut testatur Cardinalis Petra in Præmial, c. 4. n. 50 et 54.

Secunda verò sententia valdè communis, et probabilior id negat, tenetque Leges Pontificias obligare Fideles solà promulgatione Romæ peractà; ita Suarez de Leg. l. 3. c. 16. n. 8. Bon. eod. tit. D. 1. q. 1. p. 4. n. 16. vers. Concedo, Laym. l. 1. tr. 4. c. 3 n. 4. Azor. p. 1. l. 5. c. 3. vers. In hac q. Castrop. de Leg. tr. 3. D. 1. p. 11. n. 4. Carden, in 1. Crisi D. q. c. 20. art. 12. Ferrar. Bibl. tom, A. verb, Lex. art. 2, n, 5. Salm. tr. 11. de Leg. c. 1. ex n. 86. cum Valent. Navar. Vasq. Menoch. Pontio, Diana, et Salas. Ratio hæc est : Nulli dubium quod lex, utvim habeat obligandi, debet esse promulgata, aliàs ad notitiam subditorum pervenire non posset : sed quod ad promulgationis modum pertinet, hic ab arbitrio et intentione Legislatoris pendet. Hinc observavi (prout etiam Salmanticenses pro certo testantur) quod inter omnes DD. adhuc inter Adversarios, non est qui neget, opus non esse de natura, ut lex obliget, quod in qualibet Provincia publicetur, sed satis est quod promulgetur in Curià Legislatoris, sicut de facto etiam in Hispaniis. (scribunt iidem Salmanticenses). Leges Regiæ, eoquod Rex ibi non tenetur Cæsareas servare, tantùm Matriti promulgantur. Et sic pariter Bullæ Pontificæ ut plurimum, juxta usum jam receptum, tantum Romæ promulgantur locis ibi ad id destinatis; et vigore hujusmodi Constitutionum deindè omnes causæ Ecclesiasticæ judicantur. Contra autem Sedes Apostolica, cum vult aliquam legem uon obligare, nisi post publicationem factam in Provinciis, id exprimit, sicut expressit in Interdicto ab Ecclesia, imposito a Concilio Lateranensi IV. adversus Medicos, qui pergunt ad assistendum Infirmis, antequam illi Confessionem expleverint, ut præcipitur in cap. Cum infirmitas de Pænit. et remiss. Et sic etiam expressum fuit a Concilio Tridentino. Sess. 24. c. 1. circa invaliditatem Matrimoniorum clandestinorum.

Hoc posito, cum Pontifex statuit, suas Bullas tantum Romæ publicari, minimè verisimile est, quod ipse non alias Provincias, sed solam Romanam obligare

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 119 intendat. Cum Papa tantùm Romanos obstringere vult, solet peculiaria Edicta emanare (et hæc Italico idiomate efformat); sed Statuta per totam Ecclesiam condens, eaque solemniter promulgans cum Clausulis obligatoriis, procul dubio præsumitur omnes Fideles obligare velle, statim ac ipsis notitia pervenerit. Quæ notitia facilè est, ut è Roma ad Provincias perveniat; Romæ enim conveniunt omnes ferè Nationes, etomnes Prælati habent ibi suos Procuratores, qui ordinariè satagunt suos principales de novis Bullis, quæ promulgantur, certiores facere. Prætereà, quod Leges Pontificiæ obligent statim ac solemniter promulgantur, id clarè deducitur ex c. 1. Ad hæc, de Postulat. Prolat. uti dicitur: Non sit necessarium, cum Constitutio solemniter editur, aut publice promulgatur, ipsius notitiam singulorum auribus per speciale mandatum incukare; sed solum sufficit ut ad ejus observantiam teneatur, qui noverit eam solemniter editam, aut publice promulgatam. Notetur, solemniter editam, aut publice promulgatam. Qui igitur notitiam certam habet de aliqua Bulla jam solemniter Romæ promulgata, benè tenetur ad eam servandam. Idem satis infertur ex cap. Quia cunctis 1. §. Nec obstaret, de Concess. præben. in 6. ubi habetur : Lex, seu Constitutio, vel Mandatum nullos adstringunt, nisi postquam ad notitiam pervenerint corumdem, aut nisi post tempus, infra quod ignorare minimè debuissent. Ergo quisque tenetur leges illas observare, quarum notitia jam ipsi pervenit, cum illæ jam promulgatæ fuerint modo, quo Legislator eas promulgare potest. Nec est dubitandum, quin Papa adstringere possit omnes Fideles ad observantiam Bullarum suarum per solam promulgationem Romæ factam, sicut quilibet Princeps (prout omnes Auctores admittunt, ut supra vidimus) obligare suis legibus valet cuncta sua Regna per solam publicationem in sua Curia expletam.

Sed quod magis nostræ sententiæ vim præbet, sunt duæ Clausulæ quæ apponi solent in his Bullis, quæ Romæ promulgantur, locisque consuetis assiguntur.

Altera clausula sic dicit: Ut autem præsentes litteræ ad omnium notitiam facilius deveniant, et nemo illarum ignorantiam allegare valeat, volumus illas ad valvas etc. affigi, et publicari, sicque publicatas omnes et singulos quos illa concernunt, perinde arctare et afficere, ac si unicuique eorum personaliter intimatæ fuissent. Altera dicit: Volumus autem, ut præsentium litterarum transumptis, etiam impressis, manu alicujus Notarii publici conscriptis, et sigillo personæ in dignitate Ecclesiastics constitutæ munitis, eadem prorsus tam in judicio, quàm extra illud ubique adhibeatur observantia, ac si unicuique forent exhibitæ, vel ostensæ. Hæ autem Clausulæ nimis disertè ostendunt, mentem Pontificis esse, velle omnes Fideles obstringere ad hujusmodi Statuta independenter ab eorum publicatione in singulis Provinciis. Et Sylvius, ac Roncaglia, quamvis admittant ut probabilem primam sententiam, habent tamen ut certum, quod omnes Bullæ cum præfatis Clausulis Romæ promulgatæ obligent per se absque aliâ promulgatione. Cæterùm, rectè ait Roncaglia, quod ex relatis verbis talium Clausularum firmum adduci potest argumentum pro primæ sententiæ probabilitate respectu ad eas Bullas, ubi prædictæ Clausulæ desunt; nihil enim in legibus frustra appositum supponendum, et Clausulæ illæ omnino essent superfluæ, si omnes Bullæ Romæ publicatæ etiam sinè talibus Clausulis obligarent antè quamlibet aliam publicationem in Provinciis; modò (excipit) in aliquo loco consuetudo non vigeret indifferenter amplectendi Bullas Romæ quocumque modo promulgatas.

Quærit autem Sylvius loco supra citato vers. Petes, an Episcopi teneantur promulgare, aut satagere, ut alii observent omnia Pontificia Statuta jam Romæ promulgata? Et sic respondet. Teneri curare ut observentur, quando Pontifex significat se velle quod sua lest ubique obliget, etiam absque alid promulgatione alibi factor. Non tenentur tamen curare, ut promulgentur, nist vel mandatum Pontificium ad eos dirigatur, vel rationabiliter judicent, promulgationem in suis Diacesibus eese

Cap. I. De natură, et obligatione Legis. Dub. I. necessariam. Nihilominus qui legis notitiam habent, ad eam obligari videntur, nisi illa recepta non fuerit, vel per non usum ejus obligatio desierit. Caterum, si Pontifex non significet esse opus aliá promulgatione, neque mandatum dirigat ad Ordinarios, probabile est, quod ipsi non tenentur legem promulgare, vel curare ut observetur, nisi fructum notabilem ex talis legis promulgatione in suis Diæcesibus expectent. Possunt enim tunc interpretari, mentem Pontificis esse, quod lex in diversis Provinciis tunc observari, vel promulgari curetur, quandò Ordinarii existimaverint ita esse pro suis locis expediens et utile. Idem scribit Diana in Summå v. Lex n. 18. cum Wiggers, et Maldero, dicens: Quando Pontifex non significat opus esse alia publicatione, et non præcipit Ordinariis, ut servari eam (legem) faciant, nec populis ut servent, non tenentur publicare, et observari curare, nisi pro loco sperent fructum; nam mens Pontificis generalem legem præscribentis est, ut ubi cum fructu fieri potest, curetur observari.

Prætereà probabiliter ajunt Suarez de lege l. 2. c. 33. n. 8. et Layman eodem tit. c. 2. n. 7. cum Molina. et Soto, quod leges Pontificiæ, quæ infirmant aliquem contractum suapte naturâ validum ( prout fecit Bulla S. Pii. V, quoad contractus censuales) vel quæ jurisdictionem auferunt, v. gr. in Sacramento Pœnitentiæ, circa has benignè interpretari possumus, mentem esse Pontificis, quod nolit eas effectum habere, nisi postquam fuerint in Dioccesibus promulgatæ; alioquin ipsæ redundarent in detrimentum plurimorum, qui illas invincibiliter ignorarent. Secus autem est respectu pænarum, quæ statuuntur adversus Clericos malè ordinatos, et Episcopos malè ordinantes, prout Sixtus V. declaravit (præsertim quoad simoniacé promotos, et promoventes, nam quoad alios Bulla Sixti per aliam Bullam Clementis VIII. 40. Romanum, fuit reducta ad terminos Concilii Trid. ). Sicut etiam secùs procedit in legibus irritantibus actum aliquem ob defectum solemnitatis; quæ leges, postquam obligandi vim habuerant, etiam respectu Ignorantium valent,

Tom.

ut dicunt Sanchez de Matr. l. 3. D. 17. et l. 9. D. 32.

n. 2. ac Layman l. c. cum Nav. et aliis.

Quæritur II. An, ut lex obliget, requiratur spatium duorum mensium a promulgatione? Tres sunt sententiæ. Prima dicit statim obligare. Ita Salus, Vasq. Villal. etc. apud Salm. c. 1. n. 80. Ratio, quia lex, cum promulgatur, jam in suo esse integro constituitur. Secunda dicit obligare statim, vel quasi, saltem existentes in Curia; alios autem non obligare, nisi post sufficiens tempus, plus minus juxta distantiam locorum. Ita Palaus tract 3. D. 1. part. 11. n. 7. Suar. l. 3. c. 17. a. n. 7. item Montes. Gran. etc. ap. Salm. n. 00. Tertia sententia probabilior dicit, quandò in lege non determinatur tempus ad obligationem, nullos obligare, neque in Curià existentes, nisi post duos menses a promulgatione; sed transactis duobus mensibus, jam arbitrio prudentum taxatis, omnes obligare. Ita Soto de Just. lib. 2. q. 1. a. 4. Bonac, t. 3. c. 6. concl. 2. n. 3. Sav. Le n. 8. Sylvest. eod. verb. q. 6. et Salm n. 91. dum Valent. Reg. Men. Tab. et aliis. Ratio, quia lex non obligat, misi ejus notitia moraliter ad omnes subditos pervenire possit, ut eruitur ex l. Leges C. de leg. ubi : Leges sacratissima intelligi ab omnibus debent, ut universi, præscripto earum manifestius intellecto, prohibita declinent. Et ex cap. de Concess. præb. in 6. v. Nec obstat, ibi: Lex, seu constitutio et mandatum nullos adstringunt, nisi postquam ad notitiam pervenerint eorumdem, aut nisi post tempus intra quod ignorari minime debuissent. Hoc autem tempus quo lex humano modo pervenire possit ad aures subditorum, taxandum est arbitrio prudentum, hocque arbitrium jam taxatum habemus in Auth. Ut facta etc. uti supra dictum est : Ergo illi standum, ubi 'tempus non est determinatum.

Adduntur hie variæ quæstiones circa Legem dubiam.
Quæritur, an in dubio, si lex existat, lex obliget?
Respondetur, minimè obligare post adhibitam sufficientem diligentiam ad inquirendam veritatem, remoto tamen scandalo, vel alio notabili inconvenienti, quiæ

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 123 tunc possidet libertas. Ita communiter Suarez t. 5. in 3. p. D. 40. sect. 5. n. 15. Sanch. Dec. l. 1. c. 10. n. 32 et 33. Pal. tr. 1. D. 3. p. 7. n. 1. Salm. de Leg. c. 2. n. 110. cum Tap. Vill. Arav. etc. Id expressè confirmant D. Th. Quodlib. 14. de Verit. a. 3. ubi : Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientia illius præcepti. Scotus in 4. D. 3. q. 4. Nullus tenetur ad aliquod præceptum Divinum, nisi per aliquem idoneum et authenticum sibi promulgetur. Item Glossa in c, Cum sunt, de Reg. jur. in 6. In dubio nullum præsumi obligatum, ex Authent. Quibus modis. Item Glossa in cap. Ex parte de Cens. in dubio liberum est sequi quod magis placuerit. Item N. SS. Bened, XIV. Notif. 13. ibi: Non si debbono porre legami, quando non v'è una chiara legge che gl' imponga. Id clarè probatur ex cap. Erit. Dist. 4. ubi S. Isidorus sic ait: Erit autem lex manifesta. Item ex. c. Cum jure 31. de Off. et Pot. Jud. del. ibi : Nisi de mandato certus extiteris, exequi non cogeris quod mandatur. Item in cap. fin de Transact. In his verd, ubi jus non invenitur expressum, procedas æquitate servata, s'emper in humaniorem partem declinando. Item S. Leo in cap. Sicut quædam. Dist. 14. sic docuit: In his, quæ vel dubia fuerint, vel obscura, id noverimus sequendum, quod nec præceptis Evangelicis contrarium, nec Decretis SS. Patrum inveniatur adversum. Item Lactantius in lib. 3. Inst. c. 21. dixit: Stultissimi est hominis, præceptis eorum velle parere, qua utrum vera aut falsa sint dubitatur. Ratio est, quia Deus sanè donavit homini Dominium libertatis ex A postolo(1. Cor. 7.) Potestatem autem habens sua voluntatis. Et ex Ecclesiastico (15 14.): Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjecit mandata et præcepta sua. Si volueris mandata servare, conservabunt te Quamobrem possidet homo libertatem ad agendum quidquid vult, quod non constet a lege sibi vetitum, ut ait D. Th. (in 4. D. 15. q. 2. a. 4. ad. 2. et 9.): Illud dicitur licitum, quod nulla lege prohibetur, ex l. Necnon, ff. Ex quib. caus. maj. ubi : Omnia sunt permissa per legem, quæ prohibita non inut dicunt Sanchez de Matr. l. 3. D. 17. et l. 9. D. 32.

n. 2. ac Layman l. c. cum Nav. et aliis.

Quæritur II. An, ut lex obliget, requiratur spatium duorum mensium a promulgatione? Tres sunt sententiæ. Prima dicit statim obligare. Ita Salus, Vasq. Villal. etc. apud Salm. c. 1. n. 80. Ratio, quia lex, cum promulgatur, jam in suo esse integro constituitur. Secunda dicit obligare statim, vel quasi, saltem existentes in Curia; alios autem non obligare, nisi post sufficiens tempus, plus minus juxta distantiam locorum. Ita Palaus tract 3. D. 1. part. 11. n. 7. Suar. l. 3. c. 17. a. n. 7. item Montes. Gran. etc. ap. Salm. n. 00. Tertia sententia probabilior dicit, quandò in lege non determinatur tempus ad obligationem, nullos obligare, neque in Curià existentes, nisi post duos menses a promulgatione; sed transactis duobus mensibus, jam arbitrio prudentum taxatis, omnes obligare. Ita Soto de Just. lib. 2. q. 1. a. 4. Bonac, t. 3. c. 6. concl. 2. n. 3. Sav. Le n. 8. Sylvest. eod. verb. q. 6. et Salm n. 91. dum Valent. Reg. Men. Tab. et aliis. Ratio, quia lex non obligat, misi ejus notitia moraliter ad omnes subditos pervenire possit, ut eruitur ex l. Leges C. de leg. ubi : Leges sacratissimæ intelligi ab omnibus debent, ut universi, præscripto earum manifestius intellecto, prohibita declinent. Et ex cap. de Concess. præb. in 6. v. Nec obstat, ibi: Lex, seu constitutio et mandatum nullos adstringunt, nisi postquam ad notitiam pervenerint eorumdem, aut nisi post tempus intra quod ignorari minime debuissent. Hoc autem tempus quo lex humano modo pervenire possit ad aures subditorum, taxandum est arbitrio prudentum, hocque arbitrium jam taxatum habemus in Auth. Ut facta etc. uti supra dictum est: Ergo illi standum, ubi tempus non est determinatum.

Adduntur hîc variæ quæstiones circa Legem dubiam.
Quæritur, an in dubio, si lex existat, lex obliget?
Respondetur, minimè obligare post adhibitam sufficientem diligentiam ad inquirendam veritatem, remoto tamen scandalo, vel alio notabili inconvenienti, quia

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 123 tunc possidet libertas. Ita communiter Suarez t. 5. in 3. p. D. 40. sect. 5. n. 15. Sanch. Dec. l. 1. c. 10. n. 32 et 33. Pal. tr. 1. D. 3. p. 7. n. 1. Salm. de Leg. c. 2. n. 110. cum Tap. Vill. Arav. etc. Id expressè confirmant D. Th. Quodlib. 14. de Verit. a. 3. ubi : Nullus ligatur per præceptum aliquod, nisi mediante scientia illius præcepti. Scotus in 4. D. 3. q. 4. Nullus tenetur ad aliquod præceptum Divinum, nisi per aliquem idoneum et authenticum sibi promulgetur. Item Glossa in c, Cum sunt, de Reg. jur. in 6. In dubio nullum præsumi obligatum, ex Authent. Quibus modis. Item Glossa in cap. Ex parte de Cens, in dubio liberum est sequi quod magis placuerit. Item N. SS. Bened, XIV. Notif. 13. ibi: Non si debbono porre legami, quando non v' è una chiara legge che gl' imponga. Id clarè probatur ex cap. Erit. Dist. 4. ubi S. Isidorus sic ait : Erit autem lex manifesta. Item ex. c. Cum jure 31. de Off. et Pot. Jud. del. ibi : Nisi de mandato certus extiteris, exequi non cogeris quod mandatur. Item in cap. fin de Transact. In his verd, ubi jus non invenitur expressum, procedas æquitate servata, s'emper in humaniorem partem declinando. Item S. Leo in cap. Sicut quædam. Dist. 14. sic docuit: In his, quæ vel dubia fuerint, vel obscura, id noverimus sequendum, quod nec præceptis Evangelicis contrarium, nec Decretis SS. Patrum inveniatur adversum. Item Lactantius in lib. 3. Inst. c. 21. dixit: Stultissimi est hominis, præceptis eorum velle parere, qua utrum vera aut falsa sint dubitatur. Ratio est, quia Deus sanè donavit homini Dominium libertatis ex Apostolo(1. Cor. 7.) Potestatem autem habens sua voluntatis. Et ex Ecclesiastico (15 14.): Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjecit mandata et præcepta sua. Si volueris mandata servare, conservabunt te Quamobrem possidet homo libertatem ad agendum quidquid vult, quod non constet a lege sibi vetitum, ut ait D. Th. (in 4. D. 15. q. 2. a. 4. ad. 2. et 9.): Illud dicitur licitum, quod nulla lege prohibetur, ex l. Necnon, ff. Ex quib. caus. maj. ubi : Omnia sunt permissa per legem, quæ prohibita non inveniuntur. Hinc Melchior Canus (in Relact. 4. de Pænit part. 4. q. 2. prop. 3. n. 5.) sic impugnat sententiam Scoti et aliorum, qui volunt peccatores teneri ad actum contritionis in quolibet die festivo: Quoniam (ait Canus) ignoro, undè ad hanc opinionem DD. illi venerint, liberè possum, quod non satis exploratè præceptum est, negare. Ac proptereà D. Th. Quodl. 9. art. 15. dixit: Periculosum est (determinare aliquid esse peccatum mortale) ubi veritas ambigua est, nempè si in jure Divino non invenitur determinata expresse. Et D. Antoninus part. 2. tit. 1. c. 11. ait: Benè excusari ignorantiam, utpotè invincibilem, quantùm ad ea quæ non sunt expresse contra jus Divinum, vel naturale.

Et idem dicendum cum Salm. dicto n. 110. et aliis, si dubitetur, an aliquid comprehendatur sub lege: seu an lex extendatur ad aliquid. ldem in dubio, an inceperit legis obligatio; secus autem in dubio, an finierit. Salm. ibid. n. 120. cum Laym. Sanch. Pal.

Quid in dubio, an causa, quam habes, sit sufficiens ad te excusandum a lege? Quidquid dicat Salas, veriùs est te teneri ad legem; quia tunc possidet lex antecedenter ad tuam libertatem. Salm. ibid. n. 112. cum Sanchez, Pal. etc.

Quid in dubio, an lex sit promulgata? Legem non obligare tenent Dicast. apud Croix ib. n. 190. et Salm. d. cap. 2. n. 110. Excipit tamen Croix, si lex fuerit

jam usu recepta.

Quid in dubio, an lex usu recepta sit? Adsunt tres sententiæ. Prima sententia tenet tunc legem nou obligare, saltem si sit pænalis, ut Azor. t. 1. lib. 2. c. 19. q. 12. Salas D. un. n. 169. et Dian. Tab. etc. apud Salm. de leg. cap. 2. n. 113. Et universaliter de omni lege hoc tenent Nav. Rebell. Felin. Dec. etc. apud Pal. de Consc. disp. 3. part. 7. n. 4. et probabile putant ipse Pal. Sporer de Consc. c. 1. n. 81. ac Tamb. de Consc. c. 3. §. 7. verb. Legis. Ratio, quia tunc, cum dubitetur de receptione Legis, dubitatur etiam, an Lex umquam obligaverit; et ideo possidet libertas. Hanc autem opinionem dicunt esse probabibilem, quia

Cap. I. De naturâ, et obligatione Legis. Dub. I. 125 probabile putant esse necessariam acceptationem Legis ut ipsa obliget, juxta sententiam referendam n. 138. Secunda sententia, quam tenet Croix, lib. 1. n. 591. dicit Legem obligare, si sit Ecclesiastica, secus verò si sit Civilis. Tertia tamen sententia sequenda affirmat Legem obligare. Et hanc tenent Pal. loc. cit. n. 3. Sanch. Dec. lib. 1. c. 11. et Salm. loc. cit. n. 114. Ratio 1. quia cum constet de Lege, pro ea stat possessio, regula enim generalis est, ut factum præsumatur, quod de jure faciendum erat, prout hic præsumitur facta acceptatio. Ratio 2. quia Lex, cum jam lata et promulgata fuerit, non indiget acceptatione, uti præfati AA. censent : Saltem, ut recté dicunt Croix lib. 1. n. 591. et Mazzot. c. 6. q. 6., lex, modò non sit certè abrogata, antè acceptationem jam habet vim obligandi; undè, licet quis non peccet contra legem, quia ipsa nondum est recepta, peccat tamen, quia eam non acceptat, prout dicemus dict. n. 138.

Quid in dubio, an Legislator sit Superior legitimus? 98 Negant Vasq. Salas, Diana, et Arav. ap. Salm. c. 2. n. 118. in fin. quia, cum dubium sit jus præcipiendi, dubia etiam est possessio. Sed affirmandum cum Sanch. Dec. lib, 7. c. 3. n. 29. Croix l. I. n. 593. cum Oviedo, et Salm. loc. cit. cum Tap. et Martin. semper ac Superior est in pacifica possessione suæ potestatis, tunc enim melior est ejus conditio jam possidentis jus

præcipiendi.

Quid in dubio, an Superior suam potestatem excedat? Tunc non teneri subditum obedire censent Adrian. Rodr. Vasq. Salm. ap. Pal. de Consc. D. 3. part. 13. n. 1. et alii ap. Croix lib. 1. n. 594. Sed recté contradicunt Nav. de Rest. c. 3. d. 12. n. 252. Palaus n. 2. cum. Tol. Mol. Az. Sa, etc. communiter, cum Sanch. Dec. lib. 6. c. 3. n. 4. quia possessio stat pro potestate Superioris. Limitat tamen Sanch. ib. et n. 23 et 24 cum Sot. Lot. Lop. Tap. Salm. etc. si res præcepta sit nociva subdito, vel tertio, aut valdè difficilis vel molesta.

9 An autem subditus teneatur obedire in dubio de justitià Legis? Negant Dicast. et alii apud Croix lib. 1.

n. 595. quia tunc non habetur possessio pro jure Superioris. Sed omninò affirmandum cum Bon. de Leg. D. 1. q. 1. part. 7. §. 3. n. 11. qui citat Vasq. Suar. et Salas; Salm. de Leg. c. 1. n. 15 cum aliis communiter. Ratio, quia reverà in dubio Superior possidet jus præcipiendi. Excipiunt tamen DD, si lex sit nimis ardua, vel si grave damnum subdito afferat. Vide dicenda lib. 3. n. 617. Quær. V.

Quid in dubio, an lex præcipiat, vel suadeat? Aut an obliget sub gravi, vel levi? Resp. tunc Legem aut non obligare, aut non obligare sub gravi, ex regulâ juris 59. ff. de Regulis jur. Semper in dubiis benigniora sunt præferenda: Ita Croix n. 596. cum Nav. Sanch. et contr. Laym. Contra, in dubio, an lex sit abrogata, aut dispensata; vel adsit causa excusans a lege? ad eam tenemur ex communi. Vide Spor. n. 82. Salm. n. 112- Tamb. n, 2. ll. cc. Croix n. 597. et 598. Quid in dubio, an advenerit, vel præterierit tempus obligationis legis? Resp. in dubio inceptionis, v. gr. an expleveris annos 21. non teneris ad jejunium, quia tunc possessio est pro libertate. Secus in dubio præteritionis, v. gr. an in Sabbato transacta sit hora mediæ noctis, nequis edere carnes, tunc enim possidet lex. Sic etiam si dubitas, an habeas annos 16. ad Professionem, vel an. 25. ad Sacerdotium, nequis profiteri, aut ordinari. Ita communiter Laym. lib. 1. tr. 1. cap. 5. §. 4. Sanch. de Matr. lib. 2. D. 41. n. 4. et Dec. lib. 1. cap. 10. n. 38. Pal. tract. 1. D. 3. part. 8. a. n. 6. et Sal. c. 2. n. 120. cum Tapia, Diana, et Villalob.

Quid in dubio, an legem impleveris! In dubio negativo teneris implere; secus, in positivo. Carden. et Ills. cum Croix lib. 1. n. 600.

Circa materiam Legis humanæ nota sequentes quæstiones.

Quæritur 1. An lex humana possit directè præcipere actus internos? Probabiliùs negant. Salm. cap. 1. n. 66. cum S. Thom. Caj. Suar. Bon. etc. contra

Cap. I. De naturà, et obligatione Legis. Dub. I. 127 alios, quia Legislator humanus nequit judicare de internis.

Quæritur. 2. An possit lex humana præcipere actus indirectè internos ob connexionem cum actibus externis? Distinguitur: Potest, si actus interior per se cum exteriore conjungitur. Et duplici medo potest conjungi, vel tamquam forma constituens actum externum in esse morali actûs virtutis. Sic requiritur consensus internus ad Matrimonium contrahendum, ad contractum ineundum etc. Vel tamquam causa cum effectu: Et sic qui prohibet homicidium, prohibet etiam voluntatem occidendi. Ideo cap. Commissa. §, Caterum, de Electione in 6. obligatur Clericus ad resignationem Beneficii, si receperit illud animo non se ordinandi intra annum. Ita Salm. d. c. n. 69. cum Tapia, Caj. Pal. etc.

Si verò actus interior per accidens conjungatur cum exteriore, tunc non potest præcipi a lege humana, puta, si præcipiatur dari eleemosyna ex vera devotione etc. Ita Salm: ib. n. 70. cum Suar. Pal. Tapia,

etc. contra Caj. et Soto.

Quæritur 3. An actus exteriores occulti possint a lege humana prohiberi? Affirmat: et sic prohibetur sub excommunicatione hæresis externa, licet occulta; sic sub irregularitate hornicidium occultum. Actus enim occulti, licet non cadant sub judicio, cadunt tamen sub lege, ut docet S. Th. Vide ib. n. 71. et 72.

Utrum autem in dubio, an res sit licita, teneatur subditus obedire? Negant Sylvest. Ang. Hostiens. etc. apud Sanch. Dec. lib. 6. c. 3. n. 19. qui dicunt, tunc eum nec teneri, nec posse obedire, nisi prins inquirat a Peritis, quod res saltem non sit certè illicita. Sed verius affirmat Sanch. loc. cit. cum Nav. Val. etc. ex D. Thom. de Verit. q. 17. a. 5, ad 4. qui docet non pertinere ad subditos, sed tantùm ad Superiores inquirere de honestate rei præceptæ; ideoque benè potest et tenetur subditus obedire, semper ac ei non constet rem esse malam. Vide Croix lib. 1. n. 439. Cæterum, præcisà quæstione, an subditus de honestate rei

præceptæ teneatur, vel non, priùs inquirere ab aliis rei veritatem, communis est sententia omnium Theologorum tam recentium, quàm antiquorum, qui docent in obscuris esse obediendum Superioribus, ubi · non est certum peccatum; ita S. Bonaventura in 2. D. 39. art. 1. q. 3. Gerson de Poll. noct. Cons 3. Nyder in Consol, part. 3. c. 17. ubi citat Raymund. et Henr. Gandens. Halensem part. 2. q. 121. Membr. 3. a. 2. et sic docuerunt omnes qui de hac re egerunt. Ita etiam omnes Mysticæ Theologiæ, Magistri cum. S. Ignatio Loyola in Epist. de Virt. Obed. ubi : Est igitur hac ratio subjiciendi proprii judicii, non solum sanctis viris usitata, sed etiam perfectæ obedientiæ studiosis imitanda, omnibus in rebus, quæ cum peccato manifesto conjunctæ non sunt. Audiatur præcipuè D. Bernardus (de præcep. et Dispens. c. 12.); Quidquid vice Dei præcipit Homo, quod non sit certum displicere Deo, haud secus omnino accipiendum est, quam si præcipiat Deus. Deindè sibi objicit: Sed Homines facile falli possunt. Et respondet: Sed enim quid hoc refert tud, qui conscius non es? præsertim cum teneas de Scripturis, quia labia Sacerdotis custodiunt scientiam etc. Ipsum proinde quem pro Deo habemus tamquam Deum in his, quæ non sunt apertè contra Deum, audire debemus. Item Leo X. ( ut infert Casarubius v. Declarare, n. 4. et 5. concessit Fratribus Minoribus, ut possint in omnibus dubiis securà conscientià stare determinationi suorum Superiorum. Item S. Bernardinus Senensis in Dialogo de Obed ait: Ubi subditus rationabiliter dubitat, an quod præcipitur sit peccatum, an non, tunc profectò obedire debet. Item B. Humbertus (in l. de Erud. Relig. c. 1); Nisi aperte sit malum quod præcipitur, accipiendum est, acsi a Deo præciperetur. Item Dionysius Carthusianus (in 2, D. 30, q. 3.); In dubiis, an sit contra præceptum Dei, standum est præcepto Prælati, quia, etsi sit contra Deum, attamen propter obedientiæ bonum non peccat subditus. Item Glossa in c. Ad aures. De Temp. Ord. lit. f in fine: Si verò dubium sit præceptum, propter bonum obedientiæ excusatur a peccato, licet in veritate sit maCap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 129 lum. Idem docuit priùs D. Augustinus loquens de obedientia debita Superioribus temporalibus in c. Quid culpatur. 3. Caus. 23. q. 1. ubi: Ergo vir justus, si fortè sub Rege homine etiam sacrilego militet, rectè potest illo jubente bellare, si, quod sibi jubetur, vel non esse contra Dei præceptum, certum est: vel utrùm sit, certum non est; ita ut fortassè reum faciat Regem iniquitas imperandi, innocentem autem militem ostendat ordo servandi.

Quæro etiam hîc, an tenearis parere legi fundatæ in falsa præsumptione? Universè negat Rebel. ap. Croix de Rest. n. 174. Sed Mol. et alii ibid. ac Mazzot. de Leg. c. 5. q. 7. melius affirmant teneri ad legem, puta reficiendi damnum ex tuo animali causatum etiam sinè tua culpa: quia finis legis est, non solum punire culpam, sed etiam reddere homines cautiores. Hoc tamen non antè sententiam Judicis. Si verò tuum animal non intulit damnum, sed juridicè probetur intulisse, tunc non teneris solvere etiam post sententiam, amoto scandalo: et poteris compensare, si solvisti; quia tunc lex esset certè injusta, falsum præsumendo, et in foro interno præsumptio debet cedere yeritati, ex c. Veritatem. Dist. 8. Ita communiter. Suar. lib. 3. c. 23. et lib. 5. c. 24. Pal. tr. 3. D. 1. p. 4. n. 12. Sotus de Just. 1 1.q. 6, a. 4. Pontius de Matr. 1. 5. c. 5. n. 6. Bon. D. 2. q. 1. p. 7. §. 3. n. 2. et 6. et Salm. c. 2. n. 78. cum aliis. Nec obstat dicere, quod Tridentinumirritans Matrimonia clandestina nititur præsumptioni de fraudibus in illis occurrentibus, et tamen nemo dixit valere tale Matrimonium, ubi nulla reverà intervenit fraus: Item irritantur testamenta solemnitatibus carentia, ut fraudes vitentur; et nihilominus, licet fraus aliquando cesset, nec testamentun subsistit : sed in his et similibus casibns distinguenda est præsumptio juris, qua lex quærit avertere pericula, quæ facilè evenire solent et tunc lex locum habet etiam in casibus qui fraude carent, a præsumptione facti, quod, si deest, lex meritò cessat.

#### DUBIUM II.

# Quotuplex est Præceptum?

101 Praceptum dividitur 1. In Affirmativum, et Negativum.

102 Dividitar 2. In Naturale, et Positivum.

103 Præceptum autem Positivum dividitur in Præceptum Divinum, et Humanum.

104 Quinam possint ferre Leges? An Reges, et Respubl.? An Papa? An Concilia, An Episcopi, Synodus, et Capitula? An Abbatissa?

105 Quid comprehendat Lex Canonica, et Civilis?

vim Legis? An Leges Civiles obligent in Conscientia?

107 De CONSUETUDINE; Et qua conditiones requirantur ad statuendam Consuetudinem?

108 De effectu Consuetudinis. Et quid si a Lege reprobetur?

109 Quid si Consuetudo a Lege revocetur?

110 DISSERTATIO De Potestate Pontificis, usque ad

RESPONDEO: Præceptum dividitur 1. universaliter » in affirmativum, et negativum. Illud est quod bo-» num præcipit, hoc quod malum prohibet. Differunt inter se, quod Affirmativum obligat quidem » semper, sed non ad semper, seu non pro omni » tempore; v. gr. Honorandi sunt parentes, non semper » sed suo tempore. Negativum obligat et semper, et » ad semper. Vide Bec. in 1. 2. t. 3. c. 1. q. 3. « 2. In Naturale, et Positivum. Præceptum Natu-» rale, seu juris naturæ, est dictamen, seu judicium nostræ rationis, quo per lumen nobis ab Auctore naturæ impressum statuimus, quid agendum, et » quid vitandum sit; quale est illud : Bonum est » faciendum, malum fugiendum. Ex quo præcepto » generali particularia, v. gr. Deum esse colendum » nemini faciendam esse injuriam, imò omnia præ-» cepta Decalogi (exceptâ circumstantia Sabbati) » multaque alia derivantur. Præceptum Positivum. » seu juris positivi est, quod libera Dei, vel hominum

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 151

\* voluntate positum est, et ex eadem dependet, v. gr.

\* Præceptum de Baptismo, jejunio quadragesimali, etc,

\* Porrò, quomodo Præcepta positiva mutari, ac

\* variari possint, ac soleant, Naturalia verò semper

\* maneant, vide apud Scholasticos, et Less. l. 2. de

» Jure, et Just. c. 2. d. 2.

» Resp. 2. Præceptum Positivum dividitur in Præ
» ceptum juris Divini, quod scilicet a Deo traditum

» est, et in Juris humani, quod ab homine. Positivum

» Divinum dividitur in Præcepta Veteris, et Novæ

» Legis. Lex vetus continebat præcepta moralia, cære
» monialia, et judicialia, de quibus vide S. Thom.

» 1. 2. q. 103. Lex nova continet præcepta supernatu
» ralia Fidei, et Sacramentorum. Positivum humanum

» dividitur in præceptum Juris Ecclesiastici, sivè

» Canonici, quod auctoritate Ecclesiæ, scilicet Summi

» Pontificis, aut Concilii, statutum est; et Juris Civi
» lis, seu Politici, quod fundatur in potestate secu
» lari. »

Certum est dari in hominibus potestatem ferendi leges; sed potestas hæc quoad leges Civiles a Naturâ nemini competit nisi Communitati hominum, et ab hâc transfertur in unum, vel in plures, a quibus Communitas regatur. Hinc Summus Pontifex nequit leges Civiles ferre, nisi in populos, qui ejus temporali ditioni subduntur. Poterit tamen abrogare, vel corrigere Leges Civiles aliorum Principum, si opponantur æquitati. Ideo in c. Cum haberet. De eo qui duxit matr. abrogatur lex prohibens alimenta dari filiis illegitimis.

Reges autem et Principes Supremi, qui superiorem non agnoscunt, Leges Civiles ferre possunt in suis ditionibus, et ad eas in conscientià obligare. Vide dicenda hoc l. n. 156. Circa autem Reginas Regni hæredes, dubitatur inter DD. Nam si conjugatæ non sint, certum est posse ferre leges; si verò sint conjugatæ, etiam, constante Matrimonio, ad ipsas pertinere potestatem gubernandi, et indè ferendi leges, probabiliùs putant Salm. c. 3. n. 10. cum Suar. Pal. etc. contra aliquos.

Lib. I. Tract. II. De Legibus.

137 Eamdem potestatem habent Respublicæ. Aliæ verð Civitates non exemptæ nequeunt ferre leges, nisi ex consuctudine, aut concessione Principis. Possunt tamen aliqua statuta condere, quibus vi contractûs obligentur Cives; vel alia præcepta statuere temporalia (non perpetua); revocabilia tamen a Principe, quibus subditi teneantur. Vide Salm. ibid. n. 12.

Quoad leges autem Ecclesiasticas, certum est adesse in Ecclesià potestatem eas ferendi immediatè a Christo Domino Ecclesiæ Institutore communicatam. Et hanc potestatem certò tenendum est reperiri apud Summum Pontificem, tamquam Caput Universale, Christi Vicarium, et Successorem S. Petri, cui totum Ecclesiæ regimen a Christo fuit commissum independenter a Conciliis, ut Salm. de Leg. c. 3. n. 14. cum

Bellar. Caj. Laym. Pal. etc.

Concilia Generalia etiam possunt ferre leges pro totà ecclesià, modò sint congregata de licentià Summi Pontificis, et pro loco ac tempore ab ipso assignatis. An autem leges, seu Definitiones ab OEcumenicis Conciliis editæ robur habeant antè Pontificis confirmationem? Affirmant aliqui, si consensus accesserit Pontificiorum Legatorum. Sed omnino dicendum, necessariò requiri expressam Papæ confirmationem, quandò ipse non est Concilio personaliter præsens; Legatis enim nulla tribuitur facultas confirmandi Synodorum statuta, quæ cæterùm nullam majorem authoritatem habent, quàm illam, quæ ipsis à Pontifice conceditur, ut docet S. Th. de Potentiá etc. q. 10. art. 4. ad 13. et cum eo communiter nostri DD. ut Card. Turrecrem. Suarez Laym. Pal. Tapia, etc. cum Salm. de Leg. c. 3. n. 24. contra recentiores Gallos. Et confirmatur exemplo tot Conciliorum Generalium, quæ post confectas Definitiones necessarium duxerunt confirmationem Pontificis petere et obtinere; ut factum fuit in Conc. Nicæno, et ultimò in Concilio Tridentino, sicut legitur Sess. 25. in fine. Hinc meritò ab Alex. VIII. proscripta fuit Propos. 29. quæ dicebat : Futilis et toties convulsa est assertio de Pontificis Romani su-

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II.

pra Concilium Œcumenicum Authoritate, atque in Fidei

quæstionibus decernendis infallibilitate.

Hanc falsissimam Propositionem plenè, et ex principiis confutari valdè prodest ad firmanda tam Fidei, quam morum Dogmata: Omnes enim Propositiones a Pontificibus damnatæ, licet non omnes sint hæreticæ, sed aliæ temerariæ, aliæ erroneæ, aliæ scandalosæ, etc. tamen, accedente Pontificis Definitione, tenendum est de Fide, quod illæ Propositiones verè sint temerariæ, vel alia inficiantur nota, quam ipsas, pati Pontifex declaravit; et ideò esset quidem hæreticus, qui easdem tamquam veras et licitas sequerelur, aut propugnaret; ut benè ait Viva in Qu. prod. ad Prop. damn. n. 1. Qua de re operæ pretium censuimus peculiarem super prædictam Propositionem Dissertationem conficere, quam reperies in fine hujus dubii n. 110.

Verum est, quod cæteris Apostolis etiam fuit collata potestas universalis Ecclesiam gubernandi; diverso tamen modo, ac fuit commissa S. Petro, qui poterat eos obligare, et ipsorum leges abrogare, ut Salm. d. c. 3, n. 15. et 16. cum Bell. Suar. Caj. Sot etc.

Hinc Episcopi, qui successores sunt Apostolorum, benè ferre possunt leges pro suis Diœcesibus sinè consensu Capituli, ex c. de Majorit. et c. 2. de Const. in 6. Exceptis rebus, quæ cedere possunt in præjudicium Capituli, vel Cleri, ut in cap. Quanto, de his quæ fiunt a Prælato. A quonam verò hanc potestatem legislativam Episcopi recipiunt? Alii dicunt recipere immediate a Christo Domino, quia ab ipso est Dignitas, et Officium Episcopale institutum, ut Vasq. Victor. etc. apud Salm. d. c. 3. n. 20. Alii dicunt recipere a Pontifice, ut S. Thom. S. Antonin. Sot. Pal. etc. apud Salm. ibid. n. 21. Et sic definitum videtur a Gregorio in cap. Decreto. Dist. 6. ubi : Romana Ecclesia vices suas ita aliis impertivit Ecclesiis, ut in partem sint vocatæ sollicitudinis, non in plenitudinem potestatis. Cæterum hæc quæstio est tantùm de nomine, nam ex una parte certum est quod Episcopi, licet immediatè recipiant hanc potestatem a Christo, semper tamen suscipiunt cum subordinatione ad Papam: Et ex aliâ, licet Episcopi recipiant a Pontifice, possunt tamen leges ferre absque ejus licentia, modò non opponantur Legibus Pontificis, et modò potestas circa aliqua non sit Pontifici reservata. Vide Salm. d. c. 3. n. 18. et 19. Archiepiscopi autem non possunt ferre leges in Diœcesibus suffraganeis, nisi ex consuetudine id habeant, Vid. Salm. ib. n. 22.

Concilia Provincialia, sivè Nationalia alicujus Nationis: sive Provincialia alicujus Metropolis, nempè Episcoporum cum suo Archiepiscopo, sivè Synodalia, in quo Episcopus cum suis Parochis, etc. conveniunt, ferre etiam possunt leges perpetuas pro suo territorio;

Vide Salm. d. c. 3, n. 25.

Capitula autem nequeunt condere leges sinè consensu Episcopi (nisi tantùm circa suos Capitulares, ut probabile putant Pal. Suar. etc.) Ita Salm. d. c. 3.n. 31. cum Sylvest. Tapia etc. An verò mortuo Episcopo, possit Capitulum ferre legem pro totà Diœcesi, usquedum revocetur ab Episcopo successore? Rectè affirmant Salm. ib. n. 33. cum Laym. Bon. Pal. Suar etc. quia, Sede vacante, Capitulum succedit loco Episcopi.

Abbatissæ possunt etiam ferre præcepta pro recta gubernatione Domûs, et adhuc sub culpa gravi obligare ut dicunt Sanch. Dec. 1. 6. c. 1. n. 17. et Mazzot. tr. 1. D. 1. Quæst. 1. c. 2. q. 4. vid. lib. 4. n. 52.

Communiter autem lex humana dicitur alia Canonica, sivè Ecclesiastica, alia Civilis. Lex Civilis dividitur in leges Imperiales, quæ dicuntur Jus commune, divisum in Digestos, Codicem, et Instituta; Et in leges Regias particulares Regnorum, quæ dicuntur Jus Municipale.

Lex autem Canonica comprehenditur in quinque voluminibus, quorum I. est Decretum Gratiani (quod verius vim legis non habere, præter illam, quam ex se habent decreta in ea contenta, dicunt Salm. c. 1. n 43. cum, Caj. Sot. Suar. etc. contra aliquos). II. Decretales. (Decretum citatur per Causas, Quæstiones, Dis-

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 135 tinctiones, et Canones; Decretales per Capitula, et Titulos. III. Sextus Decretalium; qui etiam citatur per Capitula, sed addito in Sexto. IV. Clementina, et Extravagantes. V. Bullarium. Hi libri constant Sancitis Pontificum, et Conciliorum Statutis, et sinè dubio vim legis habent.

Quæritur hîc 1. an Decretalia, sivè Epistolæ, Responsa, aut Declarationes Pontificiæ non insertæ in corpore juris vim obligandi habeant? Respondetur affirmativé ex c. Si Romanorum. 1. Dist. 19. Ubi Papa Nicolaus V. id expressè declarat. Advertit tamen P. Suarez eas non obligare nisi post promulgationem: quamvis enim citatus Auctor l. 4. de Legib. cap. 14. n. 3. dicat : Ordinarie Epistolæ sive Responsa Pontificia sunt potius non constitutiva, sed declarativa, et habent vim legis obligantis ad illam interpretationem tenendam, rel ad servandum antiquum jus secundum illam tnterpretationem: Attamen l. 6. c. 1. n. 3. hæc addit: Ut authentica sit interpretatio, oportet, ut habeat legis conditiones, ut sit justa, sufficienter promulgata etc. Undè consequenter fit, ut hac lex interpretativa alterius exposita sit dubiis, ita ut aliæ interpretationes necessariæ sint. Idem docet Castr. tr. 3. de Leg. Disp. 5. Punct. 3. § 1. n. 2. ubi ait : Debet autem hac Declaratio publicari eá solemnitate, quâ lex; alias non erit authentica, que legis obligationem habebit, sed solum erit Declaratio doctrinalis. Idem scribit Escobar tom. 1. l. 5. de leg: c. 3. n. 21. ubi sic ait: Hinc colligo, Epistolas Pontificias non habere vim legis, nisi publicentur eo modo; quo epistolæ assolent publicari. Idem scribit Bonac. t. 2. de legib. Disp. 1. q. 1. Punct. 4. n. 1. ubi ait : Interpretationem legis factam authoritative non habere vim legis, nisi promulgetur, quia de ratione legis est promulgatio; ita ut, qui interfuerunt publico legis Consilio, non teneantur ad eam, nisi post promulgationem. Et citat pro hac sententia Salas, et alios. Subditque n. 12. sic inquiens: Ex quo licet inferre, epistolas Pontificias non habere vim legis, nisi publicentur eo modo, quo publicari solent leges. Idque satis etiam confirmatur ex codem

diatè recipiant hanc potestatem a Christo, semper tamen suscipiunt cum subordinatione ad Papam: Et ex aliâ, licet Episcopi recipiant a Pontifice, possunt tamen leges ferre absque ejus licentia, modò non opponantur Legibus Pontificis, et modò potestas circa aliqua non sit Pontifici reservata. Vide Salm. d. c. 3. n. 18. et 19. Archiepiscopi autem non possunt ferre leges in Diœcesibus suffraganeis, nisi ex consuetudine id habeant, Vid. Salm. ib. n. 22.

Concilia Provincialia, sivè Nationalia alicujus Nationis: sive Provincialia alicujus Metropolis, nempè Episcoporum cum suo Archiepiscopo, sivè Synodalia, in quo Episcopus cum suis Parochis, etc. conveniunt, ferre etiam possunt leges perpetuas pro suo territorio; Vide Salm. d. c. 3. n. 25.

Capitula autem nequeunt condere leges sinè consensu Episcopi (nisi tantùm circa suos Capitulares, ut probabile putant Pal. Suar. etc.) Ita Salm. d. c. 3.n. 31. cum Sylvest. Tapia etc. An verò mortuo Episcopo, possit Capitulum ferre legem pro totà Diœcesi, usquedum revocetur ab Episcopo successore? Rectè affirmant Salm. ib. n. 33. cum Laym. Bon. Pal. Suar etc. quia, Sede vacante, Capitulum succedit loco Episcopi.

Abbatissæ possunt etiam ferre præcepta pro recta gubernatione Domûs, et adhuc sub culpa gravi obligare ut dicunt Sanch. Dec. 1. 6. c. 1. n. 17. et Mazzot. tr. 1. D. 1. Quæst. 1. c. 2. q. 4. vid. lib. 4. n. 52.

Communiter autem lex humana dicitur alia Canonica, sivè Ecclesiastica, alia Civilis. Lex Civilis dividitur in leges Imperiales, quæ dicuntur Jus commune, divisum in Digestos, Codicem, et Instituta; Et in leges, Regias particulares Regnorum, quæ dicuntur Jus Municipale.

Lex autem Canonica comprehenditur in quinque voluminibus, quorum I. est Decretum Gratiani (quod verius vim legis non habere, præter illam, quam ex se habent decreta in ea contenta, dicunt Salm. c. 1. n 43. cum, Caj. Sot. Suar. etc. contra aliquos). II. Decretales. (Decretum citatur per Gausas, Quæstiones, Dis-

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 135 tinctiones, et Canones; Decretales per Capitula, et Titulos. III. Sextus Decretalium; qui etiam citatur per Capitula, sed addito in Sexto. IV. Clementina, et Extravagantes. V. Bullarium. Hi libri constant Sancitis Pontificum, et Conciliorum Statutis, et sinè dubio vim legis habent.

Quæritur hîc 1. an Decretalia, sivè Epistolæ, Responsa, aut Declarationes Pontificiæ non insertæ in corpore juris vim obligandi habeant? Respondetur afsirmativé ex c. Si Romanorum. 1. Dist. 19. Ubi Papa Nicolaus V. id expressè declarat. Advertit tamen P. Suarez eas non obligare nisi post promulgationem: quamvis enim citatus Auctor l. 4. de Legib. cap. 14. n. 3. dicat : Ordinarie Epistolæ sive Responsa Pontificia sunt potius non constitutiva, sed declarativa, et habent vim legis obligantis ad illam interpretationem tenendam, rel ad servandum antiquum jus secundum illam tnterpretationem: Attamen 1. 6. c. 1. n. 3. hæc addit: Ut authentica sit interpretatio, oportet, ut habeat legis conditiones, ut sit justa, sufficienter promulgata etc. Undè consequenter fit, ut hac lex interpretativa alterius exposita sit dubiis, ita ut aliæ interpretationes necessariæ sint. Idem docet Castr. tr. 3. de Leg. Disp. 5. Punct. 3. § 1. n. 2. ubi ait : Debet autem hæc Declaratio publicari ea solemnitate, qua lex; alias non erit authentica. que legis obligationem habebit, sed solum erit Declaratio doctrinalis. Idem scribit Escobar tom. 1. l. 5. de leg: c. 3. n. 21. ubi sic ait: Hinc colligo, Epistolas Pontificias non habere vim legis, nisi publicentur eo modo; quo epistolæ assolent publicari. Idem scribit Bonac. t. 2. de legib. Disp. 1. q. 1. Punct. 4. n. 1. ubi ait : Interpretationem legis factam authoritative non habere vim legis, nisi promulgetur, quia de ratione legis est promulgato; ita ut, qui interfuerunt publico legis Consilio, non teneantur ad eam, nisi post promulgationem. Et citat pro hac sententia Salas, et alios. Subditque n. 12. sic inquiens: Ex quo licet inferre, epistolas Pontificias non habere vim legis, nisi publicentur eo modo, quo publicari solent leges. Idque satis etiam confirmatur ex codem

citato Can. si Romanorum, ubi refertur et confirmatur Decretum S. Leonis Papæ, quo sic ille declaravit et decrevit. Ne quid verò sit, ut quid a nobis prætermissum fortè credatur, omnia Decretalia constituta tam beatæ recordationis Innocentii, quàm omnium Decessorum nostrorum, quæ de Ecclesiasticis ordinibus, e canonum (nota) promulgatæ sunt disciplinis, ita a vestra dilectione custodiri mandamus. Sed hic sapienter advertit Ronc. de Lcg. Quæst. 1. c. 2. q. 7. Resp. 11. quod non solùm Constitutiones Pontificiæ, quæ solemniter sunt promulgatæ, obligationem legis inducunt, sed etiam omnes aliæ, quæ ex usu et consensu Ecclesiæ universalis jam a pluribus seculis habentur pro suffi-

cienter promulgatis et authenticis.

Quæritur 2. an declarationes Sacræ Congregationis Cardinalium vim legis habeant? Nulli dubium, quod pro casibus particularibus, pro quibus fiunt, obligant ut leges, prout est commune apud Salm. de Legib. c. 3. n. 30. et Croix l. 1. n. 574. Dubium est, an obligent pro casibus similibus? Duplex est sententia. utraque probabilis, ut rectè dicunt Salm. n. 28. in fin. Prima Sententia asserit, quod tales Declarationes, și sint munitæ sigillo, et subscriptione Eminentiss. Cardinalis Præfecti, robur habent obligandi omnes, quia talem potestatem declarandi Cardinales habent a Pontifice, ut eruitur ex Bulla 74. Sixti V. Nec obstat. non esse promulgatas, quia promulgatione indigent leges novæ, non jam declarationes de legibus jam promulgatis. Ita Garcia, Salas, Rodr. apud Salm. n. 28. Fagnan. Barb. etc. apud Croix n. 574. Sed dicunt esse necessarium, quod in ipsa Declaratione exprimatur, eam fuisse promulgatam, aut saltem latam mandato Summi Pontificis, aut saltem Pontifice consulto, name in Bulla Sixti V. sic dicitur : Interpretandi facultatem ( nobis autem consultis ) impertimur. Cæterum, sicut dictum est cum Ronc. n. 105. vers. Quærit. hic. 1. in fin. de Declarationibus Pontificiis, sic etiam potest dici de Declarationibus Sacr. Congr. Concilii, quod illæ Declarationes, quæ ex usu et consensu Ecclesiæ a pluCap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 157 ribus annis sunt sufficienter promulgatæ per Orbem Christianum, ipsæ satis obligent omnes ad earum observantiam.

Secunda verò sententia dicit, quod, licet tales Declarationes magni sint ponderis, non obligent tamen universè, nisi sint, non solum Papa consulto et mandante editæ, sed etiam sint ejusmandato speciali solemniter promulgatæ pro tota Ecclesia, ita ut præcipiat Pontifex ab omnibus illas observari. Tunc enim tantùm ipse loquitur ut Ecclesiæ Caput, et Doctor; alioquin videtur loqui solùm ut Præses illius Congregationis, cui non videtur tunc communicare totam suam auctoritatem. et infallibilitatem. Ita Sanch. de Matr. 1.8. D. 2. n. 10. Bonac. de Leg. D.1. q.1. p.8. n. 4. Pontius de Matr. l.5. 6.13. §.2. n. 7. Szar. de Leg. l. 6. c.1. n.3. et 6. Mazzot. t. 1. D. 2. q. 1. c. 2. q. 3. Croix l. 1. n. 215. 216. et 217. cum Carden, et Terril, ac. n. 574. cum Loth, et Delbene, Diana p. 1, tr. 10. R. 29. cum Vega, Valer. Serar. etc. Salmant. c. 3. n. 30. cum Vasquez, Tapia, Lezan et Villal. Ratio hujus sententiæ est, quia, ut lex obliget, omnino requiritur solemnis promulgatio legis, juxta dicta n. g. Hinc hujusmodi Declarationes, cum frequenter non promulgentur solemniter, sunt quiden magni ponderis, sed nequeunt habere vim legis, et tantum obligant uti sententiæ particulares illorum casuum, pro quorum decisione petuntur, non verò pro similibus. Nec obstat dicere, quod promulgatio requiritur quidem pro legibus, sed non pro Declarationibus legum jam promulgatarum. Nam respondent AA. citati, quod tales Declarationes, quando fiunt de rebus dubiis, in quibus extere possunt opiniones contrariæ circa intelligentiam legis, tunc se habent ut novæ leges. Saltem in dubio, an ipsæ habeant vel ne vim obligandi ut leges, eas non obligare dicit, Laym. l. 1. tr. 4. c. 7. §. 7. in fin. ubi sic ait : Pendet quæstio hæe ex mente Pontificis potestatem ipsis (Cardinalibus) tribuentis. Iterum præsumendum non est habere vim legis, præsertim cum authentice non promulgentur. Citatque pro hoc Sanchez, et Rodriquez,

Decisiones autem Rotæ minorem utique quam Declarationes S. C. authoritatem habent. Croix 1. 1. n. 576. cum Luca, et Fagund apud Tamb. Dec. 1. 8. Tract. de Præsc. §. 2. n. 16.

An verò Regulæ Cancellariæ obligent ubique? Negat Less. in Auctar. v. Beneficium, qui ait obligare tantùm in Curia Romana, et huic adhærent Diana, et alii. Sed affirmat Mazzott. l. c. q. 3. cum Az. Gomez, etc.

Quia sic fert praxis. Vide Croix 1. 1. n. 575.

Quæritur 2. an Leges Civiles obligent in conscientia? De hoc puncto, valdè scitu necessario, oportet aliqua principaliora hîc adnotare. Aliæ Leges Civiles sunt expresse a jure Canonico approbatæ, aliæ expressè correctæ, aliæ verò neque approbatæ, neque reprobatæ. Hinc dicendum 1. Leges approbatæ sinè dubio in conscientia obligant; ita est Lex Justiniani in Novel. S. per occasionem, in qua datur triennium ad experiendam conjugum impotentiam: Hæcque approbata fuit a Cælestino III. in c. Laudabilem. de Frig. et Mal. Ita pariter Nicolaus I. in Resp. ad Bulgaros, in c. Ita 30. q. 4. approbavit Leges invalidantes Matrimonium inter Adoptantem et Adoptatum, atque ab hoc descendentes, ut ex l. Quin etiam 55. ff. de Ritu Nupt. item inter Adoptatum, et filios Adoptantis, ex l. Per adoptionem. 17. ff. eodem tit. item inter Adoptantem. et uxorem Adoptati, et contra, ex l. Adoptivus. 144 ff. eod. tit.

Dicendum II. Leges Civiles a jure Canonico correctæ non obligant quidem in conscientia; talis est lex in princ. Instit. de Nupt. et in lib. Nuptiæ. 2. ff. de Rit. Nup. ubi invalidantur Matrimonia filiorum fam. inita sinè consensu Parentum: Sed hæ Leges correctæ sunt in c. Cum locum, de Sponsal. etc. Matr. etc. Licet ac c. Tua, de Spons. duor. et ultimò in Tridentino Sess. 24. c. 1. de Reform. Sac. Matr. Ita etiam in c. Cum haberet, de eo qui duxit Matr. abrogatur lex Civilis prohibens alimenta dari filiis spuriis. Sic pariter in l. 6. §. 1. ff. de Adulteriis, et l. 2. C. eod. tit. Conjugatus cognoscens solutam non tenetur adulterii judicio, licet

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 139 damnetur conjugata solutum admittens: Sic in c. Nemo. 32, q. 4. uterque judicio subjicitur, quia utrimque sides conjugalis adhibenda est. Item in l. Liberorum 81. ff. de His, qui not. infam. Vidua nubens intra annum luctûs multis subjicitur pœnis: Sed hoc abrogarunt Urbanus III. in c. 4. et Innoc. III. in c. 5. de Secund. Nupt. Item in l. Marito ff. ad Legem Jul. de Adult. et 1. Gracchus. C. eod. tit. datur facultas viro occidendi adulterum turpiter cum uxore agentem, et in lib. Quod ait. ff. eod. tit. conceditur Patri facultas interficiendi filiam in adulterio deprehensam. Sed hæc reprobantur in c. Inter hæc 33. q. 2. et ab Alexandro VII. in Prop. damn. 19. Dubitatum autem fuit, an fuerit abrogata l. Uxorem. de Ritu Nupt. quæ invalidabat Matrimonium inter vitricum, et uxorem privigni? Sed S. C. Concilii die 28. Martii anno 1721. (apud N. SS. P. Benedictum XIV. in Opere de Synodo p. 418. n. 2.) declaravit validum tale Matrimonium.

Dicendum III. Leges Civiles non reprobatæ videntur tacitè approbatæ a Jure Canonico; nam in c. 1. de Novi oper. nuntiat. sic dicitur: Sicuti Leges non dedignantur sacros Canones imitari, ita et Sacrorum statuta Canonum Principum Constitutionibus adjuvantur. Item in c. Super pecula. de Privil. sic habetur: Sancta Ecclesia Legum secularium non respuit famulatum, qua aquitatis et justitiæ vestigia imitantur. Hinc Fagnanus in c. Cum esses. de Test. n. 18. et noster Papa Benedictus XIV. l. c. p. 420. n. 1. cum Abbate, Menoch et communi, dicunt; Judicem Ecclesiasticum in quæstionibus, in quibus de Jure Canonico nihil reperitur decisum, debere se conformare Juri Civili. Et Gelasius Papa Ep. 4. ad Anast. Imperat. scripsit: Quantum ad Ordines pertinet publicæ disciplinæ, Legibus tuis ipsi

quoque parent Religionis Antistites.

### DE CONSUETUDINE.

De Consuetudine hîc tractandum, de qua nihil habetur apud Busemb.

Dictum est de Lege scriptà, nunc aliqua sunt addenda de Consuetudine, quæ dicitur lex non scripta.

Ut consuctudo vim legis habeat, tria requiruntur. L quod introducatur non a persona particulari, sed a Communitate: saltem a majori parte Communitatis. quæ capax sit ferendi leges, licet actu leges ferre nequeat: nam Consuctudo tunc habet vim legis ex tacito Principis consensu. Salm. de Leg. c. 6. ex n. 6. cum S. Th. Notandum hic, quod mulieres nequeunt introducere consuetudinem contra leges proprias virorum, nec vice versa; uti neque Ecclesiastici contra Leges Laicorum, vel econtra, nisi materia sit commuhis. Salm. ib. n. 8. et 37. Hinc etiam circa res spirituales Clerici non obligantur ad consuetudinem factam a Laicis. Salm. ib. n. 38. cum Sanch. Pal. etc. Mercatores tamen, quia distinctam faciunt Communitatem, possunt introducere consuetudinem obligantem omnes. Salm, ibid. n. 8. cum Pal. Suar. Bon. Tap.

II. Requiritur, ut Consuetudo sit rationabilis: quare nulla valet Consuetudo contra legem naturalem, aut Divinam, sed tantum contra humanam. Addendum tamen, non requiri bonam fidem; nam etiam peccando potest fieri Consuetudo Salm. c. 6. n. 11. cum Suar. Pal. etc. Consuetudo enim triplicem statum habet. In Initio, introducentes Consuetudinem contra legem, omnes peccant. In progressu non peccant illà jam a majoribus introductà utentes, sed possunt a Principe puniri. In fine autem nec peccant, nec puniri possunt illà jam præscriptà utentes. Ita Salm. ib. n. 13 cum Pal.

Caj. Sot. Laym. etc.

III. Requiritur tempus diuturnum continuatum cum repetitis actibus. Quodnam autem tempus sufficiet? Prima sententia dicit relinqui arbitrio Prudentum, juxta repetitionem actuum, et negotiorum qualitatem, Vasq. Tap. Vill. etc. apud Salm. de Leg. c. 6. n. 15. Secunda sententia dicit sufficere, et requiri decennium; hoc enim est longum tempus requisitum a jure ad Consuetudinem introducendam; nisi aliud sit alicubi sancitum, ex L. ult., C. de Præscriptione. Ita Salm. n. 15. cum Laym. Suar. Pal. etc. licet doceant primam esse valde probabilem.

Cap. I. De naturâ, et obligatione Legis. Dub. II. 141
An verò hoc décennium sufficiat contra Leges Canonicas, affirmant Less. Sa, Azor. Pal. Nav. etc. Negant tamen Salm. d. cap. 6. n. 17. cum Laym. Bonac. Suarez Regin. etc. ex c. de Quarta, et ex c. Adaures, de Præscriptione. Sed vide infr. n. 139. Notant autem Salm. cum Granad. Salas, etc. n. 18. sufficere dictum eximii Doctoris, etiam moderni, asserentis legem abrogatam esse, ut a Lege deobligemur.

Dicitur autem requiri tempus continuatum, nam si interrumpatur etiam per unicum actum a majori parte Communitatis, vel si interim Princeps puniat Consuetudinem introducentes, Consuetudo non præscribitur. Ita Salm. d. cap. 6. n. 18. cum Laym. Suar.

Bon. Pal. etc.

Dicitur autem repetitis actibus, ad Consuetudinem enim requiritur: 1. Ut actus sint repetiti per plures vices juxta Prudentum arbitrium, ut Salm. ib. n. 21. cum Pal. Bonac. Suar. etc. contra Less. Reg. Sa, Dianam, etc. n. 21. qui dicunt duos, vel tres actus sufficere. 2. Ut actus sint liberi, non autem per vim, aut metum, aut ignorantiam positi; puta, si Populus censeat existere Legem, quæ reverà non est. Salm. d. c. 6. n. 24. et 25. cum S. Thom. Dian. Tap. etc. 3. Requiritur, ut actus sint notorii, saltem notorietate facti, ut Salm. n. 27. cum Pal. Suarez Bonac. Dian. Basil. etc. contra aliquos, qui requirunt notorietatem etiam juris, ut sententià Judicis Consuetudo probetur.

IV. Requiritur ad Consuetudinem perficiendam intentio se obligandi, vel Consuetudinem introducendi. Quare nulla fit Consuetudo, si Populus, aut major ejus pars agit ex devotione, gratitudine, et simili; aut si læserit legem animo tantum non satisfaciendi ex levitate. Salm. d. c. 6. n. 28. cum Pal. Laym. Bonac. etc. Hic autem animus cognoscitur ex circumstantiis, nempè si consuetudo constanter observetur, et cum non levi incommodo: si transgressores puniantur: si ita sentiant communiter homines pii. Croix lib. 1. n. 571. et Salm. ib. n. 30. In dubio autem, an Consuetudo sit ex devotione, vel obligatione? sub gravi, vel levi? an

obliget ad culpam, vel pænam tantùm? Benignior pars tenenda est; nam nulla lex obligat, nisi de ea constet. Ita Salm. d. n. 30. cum Pal Suar. Bon. Dian. etc. Et ita Croix lib. 1. n. 592. Qui notat tamen ibi cum Carden. quod universales Consuetudines Ecclesiæ de se obligant. Hoc intelligendum verò de consuetudinibus propriè ut talibus obligantibus sumptis, ut de consuetudinibus jejunandi in Vigilia Pentecostes, et de alia aliqua simili, si adest. Nam aliter dicunt plures AA. de consuetudine abstinendi a lacticiniis in Vigiliis extra Quadragesimam: de qua vide lib. 3. n. 988. Et aliter dicunt aliqui etiam de consuetudine Monialium recitandi Officium privatim. Sed de hoc vide lib. 4. n. 122. quid alii communiùs et probabiliùs dicant.

V. Requiritur consensus Principis ex lib. de quibus, ff. de Leg. Requiritur enim, ut habeatur consensus saltem tacitus generalis Principis, scilicet approbandi quamcumque legitimam Consuetudinem, quando illam specialem Consuetudinem Princeps ignorat. Ita Salm. c. 6. n. 33. cum S. Thom. Pal. Suar. Sanch. Laym. Bonac. Tapia, etc. Quandò verò Princeps resistit, tunc nulla fit Consuetudo. Salm. ibid. n. 31. Hinc dicunt n. 32. cum Laym. Bonac. Suar. Barbos etc. contra alios, nullam dari Consuetudinem contra Immunitatem Ecclesiasticam.

Quod ad effectus autem Consuetudinispertinet, notandum, quod Consuetudo potest non solum tollere Legem, sed etiam pœnam illius, remanente culpa vel contra. Vide Salm. d. c. 6. ex n. 35. Potest etiam Consuetudo validare contractum irritatum per Legem. Salmant de Matrim. cap. 11. punct. 2. Potest etiam introducere nova impedimenta irritantia Matrimonium. Salm. ibid. punct. 1.

Sed quid si a lege prohibeatur contraria Consuetudo? Distingue: si apponatur clausula, non obstante quacumque Consuetudine, intelligitur reprobari Consuetudo opposita præterita, non verò futura. Salm. de Leg. c. 6. n. 42. cum Suar. Tapia, Vill. Si autem Cap. I. De natură, et obligatione Legis. Dub. II. 143 clausula reprobat quamcumque Consuetudinem futuram; adhuc Salm. ib. n. 43. et de Mattr. d. c. 11. n. 33. cum Suar. Basil. Bonac. etc. dicunt probabiliùs esse posse, Consuetudinem talem legem abrogare.

Quid si reprobetur omnis Consuetudo futura, ut irrationabilis? Respondetur, quod, si reprobetur tamquam contraria Legi naturali, seu Divinæ, nulla tunc Consuetudo valere potest. Si vero reprobetur ut irrationabilis pro tempore quo fit Lex, tunc ex nova causa rationabilis reddi potest, et valere. Salm. de Leg.

d. c. 6. n. 44. cum Suar. Tap. Dian.

Potest denique Consuetudo Legem dubiam interpretari; et hæc interpretatio vel potest esse authentica, ita ut illa interpretatio sit nova Lex? Vel potest esse probabilis, cum Consuetudo præcedat, vel Legem subsequatur; Lex enim non intelligitur derogare Consuetudini antecedenti, nec Consuetudo Legi, nisi expressè opponantur. Et ad hanc Consuetudinem probabiliter interpretantem minus tempus requiritur, quàm ad Consuetudinem Legi adversantem præscribendam. Communiter autem asserunt DD. Leges interpretandas esse juxta loci Consuetudinem, etsi verba Legis minùs propriè accipienda sint. Salm. d. cap. 6. ex. n. 45.

Potest autem Consuetudo per contrariam Legem a

Superiore revocari.

Sed quæritur. 1. An per legem generalem derogetur Consuetudini speciali alicujus loci? Respondetur negativè, nisi in Lege mentio fiat illius Consuetudinis, vel in ea revocetur quæcumque Consuetudo. Et probatur ex c. 1. de Consuetudine in 6. ubi sic habetur: Non enim censetur abrogata Consuetudo speciali Lege, quia præsumitur Princeps ignarus talis Consuetudinis. Vide Salm. d. c. 6 n. 52. Si verò Princeps notificatus de consuetudine nolit Legem revocare, tunc censetur revocata Consuetudo. Salm. ib. n. 53. cum Pol. Suar. Bon. etc. Episcopi tamen per eorum leges abrogant quamcumque Consuetudinem particularem, quia præsumunturipsi plenamnotitiam habere Consuetudinum

Diœcesium suarum Salm. Ibid. Nota autem, quod prædicta doctrina procedit de Consuetudine jam præscriptå, non autem de incæptå. Salm. n. 54. cum Masc. Gloss. etc. contra Suar.

Quæritur. 2. An posità clousulà revocatorià cujusque Consuetudinis, intelligatur revocata etiam Consuetudo immemorabilis? Nega, nisi exprimatur; quia, quando Superior vult etiam illam revocare, id exprimit. Salm. ibid. n. 55. cum Abb. Suar. Bon. Pal. et Garcia, qui affert plures Declarationes S. C.

Potest autem reliqua Consuetudo abrogari per aliam contrariam, quæ repetitis actibus modo, ut supra,

præscribatur. Vide Salm. d. c. 6. n. 56. et 57.

#### DISSERTATIO

Super Proposit. 29. damnatam ab Alexand. VIII. quæ dicebat:
Futilis, et toties convulsa est assertio de Pontificis Romani
supra Concilium Ecumenicum auctoritate, atque in Fidei
quæstionibus decernendis infallibilitate.

Hæc celeberrima quæstio, et hoc tempore tam fortiter agitata; sicut ad eam pertraetandam integro libello (qui tamen lucem non vidit) aliquando me duxit;
ita nunc me urget, ut in ea aliquantulum immorer.
Hinc parcat mihi Lector, si a meo instituto nimis recedere videar. Duo hîc valdè magni ponderis enucleanda occurrunt: Primum, an Auctoritas Summi Pontificis extra Concilium in rebus Fidei et Morum decernendis sit infallibilis? Alterum, an Auctoritas Papæ
sit supra OEcumenicum Concilium.

## §. I. De infallibilitate Papa.

Circa hanc Pontificis infallibilitatem plures adsunt opiniones. Prima est Lutheri et Calvini, qui hæreticè docent, Papam loquentem etiam ut Doctorem universelem, etiamque una cum Concilio, esse fallibilem. Secunda sententia omnino opposita est Alberti Pighii sentientis Papam non posse errare etiam privatè los-

quendo. Tertia est nonnullorum dicentium Papam esse fallibilem extra Concilium docentem. Circa quod pro reimajori elucidatione præsciendum, hanc sententiam amplexatum fuisse Clerum Gallicanum ann. 1682. cum illas quatuor celebres Propositiones emanavit; Quarum, omissis aliis ad præsentem materiam non pertinentibus, secunda asserit: Sic inesse Apostolica Sedi rerum spiritualium Potestatem, ut simul valeant Synodi Constantiensis Decreta de Auctoritate Conciliorum: Nec probari ab Ecclesia Gallicana, qui eorum Decretorum ad solum schismatis tempus Concilii dicta detorqueant. Quarta autem. In Fidei quoque quæstionibus præcipuas Summi Pontificis esse partes, ejus Decreta ad omnes Ecclesias pertinere; Nec tamen irreformabile esse Judicium, nisi Ecclesiæ consensus accesserit. Et In eodem Gallicanæ Facultatis Decreto demandatum fuit, ut nullus Lauream Doctoratûs reciperet, nisi has Propositiones publicè priùs propugnasset, et exindè ad eas sustinendas juramento se adstringeret. Postmodum Alexander VIII. per Bullam quæ incipit: Inter multiplices, anno 1690. præsatum Facultatis Parisiensis Decretum irritum declaravit, nullamque de eo rationem habendam esse præcepit. Sed Ludovicus Maimburgus (cui postea se adjunxit alter, Ludovicus Dupinus), dimisso habitu Societatis Jesu, imò ab illa meritò expulsus, ad eas tuendas se obtulit, sicut audacter fecit, donec inopinatà morte dignam-suæ audaciæ a Deo mercedem recepit. Verumtamen circa annum 1693. iidem Episcopi, qui ad eas quatuor Propositiones emanandas conspiravere in Consessu habito anno 1682., postea per Epistolam ad Innoc. XII. missam ab omnibus illis se retractarunt. Idemque Christianissimus Rex Ludovic. XIV. Edictum publicè priùs editum pro observatione antecedentis Parisiensis Decreti, alio publico Edicto revocans, aliam retractationis Epistolam ad Pontificem transmisit. Vide de. hoc Graveson. t. 8. p. 1. fol. 191. Roncaglia in Animadvers. ad Nat. Alexand. S. x1. sup. Conc. Constant. et Milante loco infra citando. Hactenus de tertia sententia. Tom. I.

Quarta verò communis sententia, cui nos subscribimus, est, quod, licet Romanus Pontifex quatenus particularis persona, sive privatus Doctor possit errare (sicut etiam est fallibilis in quæstionibus meri facti, quæ ex hominum testimoniis præcipuè pendent); eum tamen Papa loquitur tamquam Doctor universahis definiens ex Cathedra, nempe ex Potestate suprema, tradita Petro docendi Ecclesiam, tune dicimus, Ipsum in controversiis Fidei et Morum decernendis omnino infallibilem esse. Hanc sententiam tuentur D. Thom. 2. 2. q. I. art. 10. Turrecrem. Sotus, Cajet. Alex. de Ales, S. Bonavent. B. August. Triumph. Nic. de Lyra, S. Franc. Sal Spondan. Thomass. Ludovic. Bail, Duvallius, aliique innumeri citati a Milante Episcopo Stabiensi in suis doctis Exerc. 18. sup. Proposit. 19. Alexand. VIII., et communiter reliqui Theologi omnes, ut testantur Cardin. Gotti de Ver. Eccles. Jesu Christ. tom. 1. c. x1. §. 1. Milante l. c. et Troila in sua Theolog. Dogm. tr. 6. de Pontif. d. 1. §. 2 n. 14. Adsunt aliqui inter hos, qui dicunt Papam esse quidem infallibilem, sed tum tantum, cum in quæstionibus definiendis maturè procedit, Sapientu m judicium audiendo: Sed rectiùs alii dicunt, hanc conditionem solum de congruentia esse, non autem de necessitate: infallibilitatis enim promissionem necesse est, ut omnes, qui Pontificiam infallibilitatem fuentur, non Consiliariis, nec examini, sed soli Pontifici factam fuisse fateantur: Aliàs Hæretici semper objicere possent sufficiens examen non extitisse, sicut de facto Sectarii in Tridentinum opposuere. Ad providentiam autem Spiritûs Sancti pertinebit (ut recte ait Suar. 5. De Fide sect. 8.) quod Pontifex non temerè, nec imprudenter umquam in tantis rebus agat, et decernat.

Nostra conclusio probatur I. ex Scripturis, et præcipuè ex illa Matth. 16.8. Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Natalis Alexander pro Petra explicat Ecclesiam; sed inepta interpretatio, que îneptum redderet sensum, nimirum (ut ipse intelligit) super hanc Ecclesiam ædificabo Ecclesiam meam. Attamen ex ipso sensu patet, quod totus sermo dirigitur ad Petrum: communiter SS. Patres, ut Basilius, Cyprianus, Chrysostomus, Hilarius, Tertullianus, Epiphanius, et Origenes (apud Jos. Baron. contra Piccinin. Diss. 2. cap. 3.) dicunt, nomine Petræ intelligi Petrum; et signanter S. Basilius l. 2. contra Eunom. ait de Petro: Quoniam fide præstabat, Ecclesiæ ædificationem in seipsum recepit. Et S. Leo serm. 94. de Transfig. Tantum in hac fidei sublimitate complacuit (Christo), ut Beatitudinis felicitate donatus, sacram inviolabilis petræ acciperet firmitatem, supra quam fundata Ecclesia portis inferi et mortis legibus prævaleret. Item S. Cyprianus l. de Unit. Eccles. dicit: Primatus Petro datur, ut una Christi Ecclesia, et Cathedra una monstretur. Et alibi adversus Novatianos post verba: Tu es Petrus, et super hanc Petram etc. Et pasce oves meas, subdit: Super illum unum ædificat Ecclesiam, et illi pascendas mandat oves suas. Item S. Leo serm. 3. in Annivers. Assumpt. ita Christum loquentem Petro repræsentat : Cum ego sim inviolabilis Petra.... tamen tu quoque petra es, qui meå virtute solidaris, ut quæ mihi potestate sunt propria, sint tibi mecum participatione communia. Et id magis patet ex Concilio Chalcedonensi Action. 3. apud Bellarm. Contr. tom. 1. pag. mihi 540. ubi dicitur : Appellat Petrum Petram Ecclesia Cutholica. Hinc addit Bellarm. « (Catholici docent hac metaphorâ significari, Petro esse commissum Regimen totius Ecclesiæ, et » præcipuè circa Fidem; Petræ enim fundamentalis » hoc est proprium, totum ædificium regere, et sus-» tentare ) ». Accedit S. Cyrillus Alexand. dicens ; Secundum hanc promissionem Ecclesia Apostolica Petri ab omni seductione manet immaculata. Si itaque hujusmodi ædificium est Ecclesia, adversus quam inferi prævalere non possunt; ut illa non possit ruere, necesse est, basem ejus et fundamentum neque destrui posse, ne, destructo fundamento, tota domus corruat, Ideo Origenes in hoc loco dicit: Si prævalerent inferiadversus Petrum, in quo Ecclesia fundata est, contra Ecclesiam etiam prævalerent. Probatur quoque ex Luca 22. 32. Ego autem rogavi pro te, ut non deficiat fides rea. Ex quo pariter textu affirmat Maldonatus Auctores collegisse Pontifices esse perpetuò infallibiles.

Probatur II. Ex Conciliis Œcumenicis, et ex Concilio Chalcedonensi, ubi (ut refert D. Th. in Opusc. contra errores Græe.) habetur: Omnia ab eo, scil. Papa, definita teneantur tamquam a Vicario Apostolici Throni. În ejusdem Synodi Act. cum legeretur Epistola D. Leonis, dictum fuit anathema iis qui ita non crederent. Deinde ibidem Act. 3. Patres Concilii Pontificis doctrinam ut Beati Petri amplexi sunt, et universa Concilii Dogmata petierunt Sedis Apostolicæ Auctoritate firmari. II. Ex Concilio Lugdunensi Œcumenico 2. habetur: Ipsa quoque Sancta Romana Ecclesia Summum Principatum super universam Ecclesiam obtinet, quem se ab ipso Domino in B. Petro, cujus Romanus Pontifex est Successor, cum Potestatis plenitudine recepisse recognoscit; Sic, quæ de Fide subortæ fuerint quæstiones, suo debent judicio definiri. III. Ex Concilio Florentino, ubi in sess. ult. sic legitur: Definimus Romanum Pontificem in universum Orbem habere Primatum, et Successorem esse Petri, tottusque Ecclesiae Caput, et Christianorum Patrem, ac Doctorem existere; et ipsi in B. Petro regendi Ecclesiam a D. N. Jesu Christo plenam potestatem traditam esse, quemadmodum etiam in gestis Œcumenicorum Conciliorum, et in Sacris Canonibus continetur. Si ergo certum est, Papam esse totius Ecclesiæ Doctorem, certum quoque tenendum, ipsum debere esse infallibilem, ne Ecclesia a suo Magistro aliquando decipi possit Accedit Concilium Viennense XV, Generale sub Clem. V. ubi sic sancitum fuit : Dubia Fidei declarare, ad Sedem dumtaxat Apostolicam pertinere..

Probatur III. ex SS. Patribus; S. Irenæus 1. 3. c. 3. scribit: (Omnes a Romana Ecclesia necesse est, ut pendeant tamquam a Fonte, et capite.) S. Athanasius

in Epist. ad Fel. Pap. dicit: (Romanam Ecclesiam semper conservare veram de Deo sententiam ). Et in eadem Epistola, ad Pontificem S. Doctor suum sermonem dirigens, sic eum alloquitur: ( Tu profanarum Hæresum, atque imperitorum, omniumque infestantium Depositor, Princeps, et Doctor, Caputque omnium Orthodoxæ Doctrinæ, et immaculatæ Fidei existis ). Theodoretus Episc. Asianus in Epist. ad Leonem Papam inquit (Égo Apostolicæ vestræ Sedis expecto sententiam, et supplico et obsecro V. S. ut mihi opem ferat justum vestrum et rectum appellanti judicium ). S. Cyprianus Epist. 8. l. 1. scribit : ( Deus unus est, Christus unus est, et una Ecclesia, et Cathedra una super Petrum Domini voce fundata. Aliud constitui Sacerdotium novum, fieri præter unum Sacerdotium non potest. Quisquis alibi collegerit, spargit). Et idem Cyprian. in lib. de Unitat. Eccles. (Qui Cathedram Petri, super quam fundata est Ecclesia, deserit, in Ecclesia se esse non confidat). S. Hieron. in Ep. ad Damasum Papam scribit: (Cum successore Piscatoris loquor . . . . super illam Petram, scilicet Cathedram Petri, ædificatam Ecclesiam scio, quicumque extra hanc domum agnum comederit, profanus est; Si quis in Arca Noë non fuerit, peribit regnante diluvio.... Quicumque tecum non colligit, spargit, hoc est, qui Christi non est, Antichristi est). S. Basilius Ep. 52. ad Athan. scribit, (Romanum Pontificem compellendum esse, ut quid credendum sit, si per Concilium definiri non donetur, ipse determinaret ). S. Aug. l. 1. contra Julianum c. 5. ( Per Papæ Rescriptum causa Pelagianorum finita est. ). S. Thomas quodlib. 10. art. 6. Magis standum est sententiæ Papæ, ad quem pertinet determinare de Fide, quam quorumlibet sapientum \ Et 2. 2. q. 11. art. 2. ad 5. : ( Postquam essent aliqua Ecclesia auctoritate determinata, hæreticus esset, si quis repugnaret; quæ quidem auctoritas principaliter residet in Summo Pontifice ). S. Bon. in summa Theol. q. 1. ar. 3. D. 3. (Papa non potest errare, suppositis duobus: Primum

quod determinet quatenus Papa; Alterum, ut inten-

dat facere Dogma de Fide ).

Probatur IV. ex ipsa Schola Gallicana, falsò enim nobis objicit Hottingerus hæreticus, dicens : Gallia universa a nobis dissentit. Qandoquidem asserit Milante Exercit. 19. dict. Prop. 29. Alexand. VIII, paucos esse Gallos, qui Romani Pontificis infallibilitatem contenduut, respectu ad Gallos Nobiliores, qui illam propugnant, præsertim Petrus Matthæi in Sum. const. Spondanus ann. 1415. n. 16. Disserens in Decr. Const. Bosvinus tom. 4. de Concordia. Idem aliquando docuit Gerson de Pot. Eccl. c. 10. dicens : (Tandem ex his dicere possumus, quod plenitudo potestatis est a Christo collata Petro, sicut Vicario suo, et suis Successoribus). Ita scripsit hic Doctor in præfato loco. Cæterum nulli dubitandum, quod Gerson, ut ait P. Victoria in suo Tract. de Auctoritate Papæ et Concilii tr. 5. per omnia fuit infestissimus Auctoritati Summorum Pontificum, et multos alios infecit suo veneno; parum enim differt a Schismate ejus sententia de Auctoritate Papæ. Idem statuere conati sunt Episc. Gallicani antiqui ann. 1626. art. 137. et in Concil. Generali Lugd. 2. (ubi præcæteris numerabantur Episcopi Galli, qui Græcorum confessionem acceperunt: scilicet, quod Sancta Romana Ecclesia plenum Principatum obtineret super Universalem Écclesiam, etc. ut infra referetur.). Et quamvis Universitas Sorbonica (ortum agnoscens a Roberto Sorbon ex anno 1253. Confessario S. Ludovici, erectaque a Carolo Rege ann. 1290. in Universitatem) contrariæ fuerit sententiæ, hoc tamen accidit tantùm ex tempore Concilii Constantiensis operâ Gersonis, et Almaini, qui in eadem Universitate adscripti ad comprimendum trium Pontificum Schisma, ad Concilium, tamquam ad Judicem Superiorem, et in hujusmodi casu necessarium, causam deferendam existimarunt. Novissimi verò Sorbonici non attendentes, quod ipsorum Majores de Papa dubio sint locuti, eorum innixi auctoritati, dixerunt Judicium Romani Pontificis non esse infallibile, nisi

Ecclesiæ, sive Generalis Concilii consensus accedat. Cæterum ante Concilium Constantiense et Basileense advertit Raynaldus scriptor Gallus in Opusc. de Rom. Pont. omnes Theologos anteriores unanimiter docuisse, definitiones Pontificias, etiam extra Concilia, rem facere de Fide. Imò habetur apud Nauclerum p. 4. lib. 8. c. 6. quod Facultas Parisiensis anno 1320. damnavit tamquam hæreticos articulos Marsilii Paduani dicentis: Romanum Pontificem esse fallibilem. Et anno 1534. (ut apud eumdem Nauclerum) damnavit eum÷ dem errorem contra Joannem Morandum. Item Duvallius Doctor Gallus, qui scripsit circa ann. 1712. dé Sup. Pont. p. 1. q. 7. refert, consuetudinem fuisse Facultatis Parisiensis, ut ab ea Laureati protestationem, numquam Ecclesiæ Romanæ contradicendi, præmitterent. Idem Author refert, ipsam Facultatem damnasse ut hæreticum Marcum Antonium de Dominis, quia docebat Pontificis auctoritatem esse fallibilem. Ideo præfatus Duvallius, quamvis ejusdem Sorbonæ Doctor, loco citato non dubitavit sic scribere: Opinio, qua Roma tenetur, vacat omnitemeritate, cum totus Orbis, exceptis pauculis Doctoribus, eam amplectatur, et præterea rationibus validissimis tum ex Scriptura, Conciliis, et Patribus, tum ex principiis Theologia petitis confumetur. Et p. 4. q. 7. dicit : Nemo nunc est in Ecclesia, qui ita pro certo sentiat præter Vigorium et Richerium, quorum si vera esset sententia, totus fere Orbis Christianus, qui contrarium sentit, in Fide turpiter erraret. Propterea addit, quod Opinio de prælatione Conciliorum Auctoritati Romani Pontificis, a temeritate inobedientiæ vix potest excusari; fovet enim ut plurimum inobedientiam et dissidia multa; magnosque tumultus semper in Ecclesia excitavit. Hinc videre est apud Troila tr. 6. de Sum. Pont. ar. 6. ex n. 54. et ap. Milante in Exercit. Dogm. 19. super Prop. 29. Alexand. VIII. quot Concilia Provincialia Gallicana plauserint Pontificis infallibilitati. Synodus ipsa Parisiensis an. 1626. in ar. 137. ubi Tit. Monita Cleri Gallicani ad Dominos Archiepiscopos Regni, ecce quid

sensit: (Hortamur igitur Episcopos omnes, ut Sanctam Apostolicam Romanamque Ecclesiam, utpote ex Dei sponsione infallibili Ecclesiarum Matrem...) Et infra loquens de ipso Romano Pontifice : (Is enim Successor est Petri, super quem Christus Jesus Ecclesiam fundavit, quando illa claves Regni Cœlorum, et donum infallibilitatis in causis Fidei reliquit ..... (Valde autem notandum id quod Episcopi Galliarum cut refert Milant. l. c.) in obsequium Bullæ, quam Innoc. X. emanavit in confixione Jansenianarum Thesium, ad ipsum scripserunt; et inter cætere verba hæc; (Hujus doctrinæ lucem pristino decori restituit prolatum a S. V. postulantibus Galliarum Episcopis, Decretum) quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum Innoc. I. Pelagianam Hæresim damnavit, olim, sic Hæresim ex adverso Pelagianze oppositam Innoc. X. auctoritate sua proscripserit. Enimvero vetustas illius ætatis Ecclesia. Cathedræ Petri auctoritate fulta, quæ in Decretali Epistola Innocentii elucebat, Pelagianæ Hæresis damnationi absque cunctatione subscripsit. Perspectum enim habebat, non solùm ex Christi D. pollicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorum Pontificum. et ex anathemate adversus Appollinarium, et Macedonium nondum ab ulla Synodo Œcumenica damnatos, a Damaso paulò ante jacto, judicia pro sancienda regula a Pontificibus lata, Divina aque, ac summa per universam Ecclesiam auctoritate niti; cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præstare teneantur etc. Deinde præsati Episcopi Bullam venerantes eam promulgari permiserunt, sicque ad Innocentium rescripserunt: (Beatissime Pater, Optata pervenit ad nos Constitutio illa, qua V. Sanctitatis auctoritate quid sentiendum sit de controversis quinque Propositionibus excerptis e Cornelii Jansenii Yprensis Episcopi Libris perspicue decernitur....) Quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum ad Episcoporum Africæ relationem Innoc, I. Pelagianam Hæresim damnavit olim, sic ad

6allicaporum Episcoporum consultationem Hæresim ex adverso Pelagianæ oppositam Innoc. X. auctoritate sua proscripserit. Enim verò vetustæ illius ætatis Ecclesia Catholica, solà Cathedræ Petri auctoritate fulta, quæ in decretali Epistola Innocentii ad Africanos data elucebat; quamque dein Zosimi altera ad universos Orbis Episcopos Epistola subsecuta est, Pelagianæ hæresis damnationi absque cunctatione subscripsit : perspectum enim habebat, non solum ex Christi D. pollicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorum Pontificum et anathematismis adversus Apollinarium. et Macedonium, nondùm ab ulla Synodo œcumenica damnatos, a Damaso paulò anteà jactis, judicia prosanciendà regulà fidei a summis Pontificibus data, super Episcoporum consultatione (sive suam in actis relationis sententiam ponant, sive omittant, prout illis collibuerit ) diviná æquè, ac summå, per universam Ecdesiam auctoritate niti : cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præstare teneantur etc.

Probatur V. rationibus; Prima ratio est D. Th., qui 3. 115 p. q. 25. art. 1. docet pollicitationem infallibilitatis in rebus Fidei tantum Successoribus Petri essefactam, et ideò dicit Ecclesiam non posse errare, quia Papa errare nequit : Ecclesia universalis (verba D. Th.) non potest errore, quia ille qui in omnibus exauditus est pro sud reverentià, dixit Petro: Ego oravi pro te, Petre, ut non deficiat fides two. Secunda ratio est ejusdem S. Doctoris, qui alibi 2. 2. q. 1. ar. 10. ait, quod in Ecclesià non posset una Fides servari, misi per ejus Caput Pontificem quæstiones Fidei definirentur. Et ratio est, quia una Fides debet esse totius Ecclesia (secundum illud 1. ad Cor. 1.), quod serrari non posset, nisi questio Fidei determinaretur per eum, qui toti Ecclesia præest. Ra+ tio tertia est inveterata Ecclesiæ consuetudo. Hac ratione pro nostra sententia tuenda utitur eruditissimus Melchior Canus in suo perdocto Opusculo de Locis Theologicis I. 6. c. 7. ubi ait : (Si nullus itaque (sic Author arguit) legum Christi serior est interpres, quam perpetuus Ecclesia usus, Ecclesia verò in Fidei Tom.

al.

.

el.

183

M

'n

. 110.

a P

:Be

mi

5, 11

331

К

эij

0

sensit: (Hortamur igitur Episcopos omnes, ut Sanctam Apostolicam Romanamque Ecclesiam, utpote ex Dei sponsione infallibili Ecclesiarum Matrem...) Et infra loquens de ipso Romano Pontifice : (Is enim Successor est Petri, super quem Christus Jesus Ecclesiam fundavit, quando illa claves Regni Cœlorum, et donum infallibilitatis in causis Fidei reliquit..... (Valde autem notandum id quod Episcopi Galliarum (ut refert Milant. l. c.) in obsequium Bullæ, quam Innoc. X. emanavit in confixione Jansenianarum Thesium, ad ipsum scripserunt; et inter cætera verba hæc; (Hujus doctrinæ lucem pristino decori restituit prolatum a S. V. postulantibus Galliarum Episcopis, Decretum) quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum Innoc. I. Pelagianam Hæresim damnavit olim, sic Hæresim ex adverso Pelagianze oppositam Innoc. X. auctoritate sua proscripserit. Enimvero vetustas illius ætatis Ecclesia, Cathedræ Petri auctoritate fulta, quæ in Decretali Epistola Innocentii elucebat, Pelagianæ Hæresis damnationi absque cunctatione subscripsit. Perspectum enim habebat, non solum ex Christi D. pollicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorum Pontificum. et ex anathemate adversus Appollinarium, et Macedonium nondum ab ulla Synodo Œcumenica damnatos, a Damaso paulò ante jacto, judicia pro sancienda regula a Pontificibus lata, Divind æque, ac summā per universam Ecclesiam auctoritate niti; cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præsta-7e teneantur etc. Deinde præfati Episcopi Bullam venerantes eam promulgari permiserunt, sicque ad Innocentium rescripserunt: (Beatissime Pater, Optata pervenit ad nos Constitutio illa, qua V. Sanctitatis auctoritate quid sentiendum sit de controversis quinque Propositionibus excerptis e Cornelii Jansenii Yprensis Episcopi Libris perspicue decernitur....) Quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum ad Episcoporum Africæ relationem Innoc. I. Pelagianam Hæresin

Callicanorum Episcoporum consultationem Hercain er adverso Pelagianæ oppositam Innoc. X anctorrate sui proscripserit. Enim verò vetustæ illius ztatis Ecclesia Catholica, solà Cathedræ Petri auctoritate falta, que in decretali Epistola Innocentii ad Africanes data ducebat; quamque dein Zosimi altera ad universes Orbis Episcopos Epistola subsecuta est, Pelagianz hzresis damnationi absque cunctatione subscripsit : perspectum enim habebat, non solum ex Christi D. jullicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorem Pontificum et anathematismis adversus Apollmanism. et Macedonium, nondùm ab ulla Synodo œcumenta damnatos, a Damaso paulò antea jactis, judica pro sanciendà regulà fidei a summis l'ontificious das. super Episcoporum consultatione (swe suam in ects rebitionis sententiam ponant, sive emittant, post the collibuerit) diviná æquè, ac summá. per universa Ecdesiam auctoritate niti : cui Christiani omnes ez office ipsius quoque mentis obsequium prestare tencertor esc.

Probatur V. rationibus; Prima ratio est D. Th. qui 3. :5 p. q. 25. art. 1. docet pollicitationem infalitation in rebus Fidei tantum Successoribus Petri esseluciam. et ideò dicit Ecclesiam non posse errare, quis Papa errare nequit : Ecclesia universalis (verba D. Th., aun peter errare, quia ille qui in omnibus exactions est p. sud reverented , dixit Petro : Ego oravi pro te . Petre . ul non deficiat fides tua. Secunda ratio est cjusdem S. Desa. ris, qui alibi 2. 2. q. 1. ar. 10. ait, quod in Eccle is con posset una Fides servari, misi per ejus Caput Pen ( cem quæstiones Pidei definirenter. Et ratio eit. que una Fides debet esse totius Ecclesia! secundum in 1 una Fides debet esse tomo posset, nisiquesti, Fila ad Cor. 1.), quod servari non posset, nisiquesti, Fila ad Cor. 1.), quod sereati qui toti Ecclesie preess. Redeterminaretur per eum, qui toti Ecclesie preess. Redeterminaretur per eum, determinaretur per eum, Peclesiz consuctudo Richito tertia est inveterata Ecclesiz consuctudo Richitor tio tertia est inveterata tuenda utitor eraditissi ratione pro nostra sententia tuenda utitor eraditissi ratione pro nostra sentencia o perdocto Opusculo de mus Melchior Canus in suo perdocto Opusculo de mus Melchior Canus in Bur ait : (Si nullus it series Theologicis I. 6. c. 7. ubi ait : (Si nullus it series Christi series est inseries Locis Theologicis 1. 6. C. ... Christi serior est intermitation (sic Author arguit) legum Christi serior est intermitation (sic Author arguit) legum Christiserior est intermitation (sic Auth (sic Author arguit) leguis, Ecclesia verò in F 20 Tom.

sensit: (Hortamur igitur Episcopos omnes, ut Sánctam Apostolicam Romanamque Ecclesiam, utpote ex Dei sponsione infallibili Ecclesiarum Matrem...) Et infra loquens de ipso Romano Pontifice : ( Is enim Successor est Petri, super quem Christus Jesus Ecclesiam fundavit, quando illa claves Regni Cœlorum, et donum infallibilitatis in causis Fidei reliquit..... ( Valde autem notandum id quod Episcopi Galliarum (ut refert Milant. l. c.) in obsequium Bullæ, quam Innoc. X. emanavit in confixione Jansenianarum Thesium, ad ipsum scripserunt; et inter cætere verba hæc; (Hujus doctrinæ lucem pristino decori restituit prolatum a S. V. postulantibus Galliarum Episcopis, Decretum) quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum Innoc. I. Pelagianam Hæresim damnavit olim, sic Hæresim ex adverso Pelagiante oppositam Innoc. X. auctoritate sua proscripserit. Enimvero vetustæ illius ætatis Ecclesia, Cathedræ Petri auctoritate fulta, quæ in Decretali Epistola Innocentii elucebat, Pelagianæ Hæresis damnationi absque cunctatione subscripsit. Perspectum enim habebat, non solùm ex Christi D. pollicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorum Pontificum. et ex anathemate adversus Appollinarium, et Macedonium nondum ab ulla Synodo Œcumenica damnatos, a Damaso paulò ante jacto, judicia pro sancienda regula a Pontificibus lata, Divina aque, ac summa per universam Ecclesiam auctoritate niti; cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præstare teneantur etc. Deinde præfati Episcopi Bullam venerantes eam promulgari permiserunt, sicque ad Innocentium rescripserunt: (Beatissime Pater, Optata pervenit ad nos Constitutio illa, qua V. Sanctitatis auctoritate quid sentiendum sit de controversis quinque Propositionibus excerptis e Cornelii Jansenii Yprensis Episcopi Libris perspicue deternitur.....) Quo in negotio illud observatione dignum accedit, ut quemadmodum ad Episcoporum Africæ relationem Innoc. I. Pelagianam Hæresim damnavit olim, sic ad

Gallicanorum Episcoporum consultationem Hæresim ex adverso Pelagianæ oppositam Innoc. X. auctoritate sua proscripserit. Enim verò vetustæ illius ætatis Ecclesia Catholica, solà Cathedræ Petri auctoritate fulta, quæ in decretali Epistola Innocentii ad Africanos data: elucebat; quamque dein Zosimi altera ad universos Orbis Episcopos Épistola subsecuta est, Pelagianæ hæresis damnationi absque cunctatione subscripsit : perspectum enim habebat, non solum ex Christi D. pollicitatione Petro factà, sed etiam ex actis priorum Pontificum et anathematismis adversus Apollinarium. et Macedonium, nondùm ab ulla Synodo occumenica damnatos, a Damaso paulò anteà jactis, judicia pro sanciendà regulà fidei a summis Pontificibus data, super Episcoporum consultatione (sive suam in actis relationis sententiam ponant, sive omittant, prout illis collibuerit ) diviná æquè, ac summå, per universam Ecdesiam auctoritate niti : cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præstare teneantur etc.

Probatur V. rationibus; Prima ratio est D.Th., qui 3. 115 p. q. 25. art. 1. docet pollicitationem infallibilitatis in rebus Fidei tantum Successoribus Petri essefactam, et ideò dicit Ecclesiam non posse errare, quia Papa errare nequit : Ecclesia universalis (verba D. Th.) non potest errare, quia ille qui in omnibus exauditus est pro sua reverentià, dixit Petro: Ego oravi pro te, Petre, ut non deficiat fides twa. Secunda ratio est ejusdem S. Doctoris, qui alibi 2. 2. q. 1. ar. 10. ait, quod in Ecclesia non posset una Fides servari, misi per ejus Caput Pontificem quæstiones Pidei definirentur. Et ratio est, quia una Fides debet esse totius Ecclesiae (secundum illud 1. ad Cor. 1.), quod serrari non posset, nisi questio Fidei determinaretur per eum , qui toti Ecclesia praest. Ratio tertia est inveterata Ecclesiæ consuetudo. Hac ratione pro nostra sententia tuenda utitur eruditissimus Melchior Canus in suo perdocto Opusculo de Locis Theologicis l. 6. c. 7. ubi ait : (Si nullus itaque (sic Author arguit) legum Christi serior est interpres, quam perpetuus Ecclesia: usus, Ecclesia verò in Fidei Tom.

rebus, non ad Antiochenum, Alexandrinum, Hierga solymitanum, sed Romanum Pontificem omni tempore recurrerit, ejusque judicia uti irrefragabilia semper tenuerit : cur dubitabimus illum Petro in hâc prærogativa dare successorem? Hoc ipso rerum testimonio roboratur : nam Christi de Petro, et Successoribus vaticinia in Romana Ecclesia videntur impleta. Cum cæteræ Apostolorum Ecclesiæ, vel ab Infidelibus occupatæ, vel ab Hæreticis affectæ aliquandò fuerint : hæc una tot inter Hostes nec Infidelibus, nec Hæreticis valuit expugnari. Hinc quæri solet, an Hæreticum sit asserere, posse quandoquè Romanam Sedem, quemadmodum et cæteras, a Christi fide deficere? Ei faciant satis Hieronymus perjurum dicens, qui romanæ Sedis Fidem non fuerit secutus; Cyprianus dicens: Qui Cathedram Petri, suprà quam fundata est Ecclesia, deserit, in Ecclesia esse non confidat; Synodus Constantiensis hæreticum judicans, qui de Fidei Articulis aliter sentit, quam S. Rom. Ecclesia docet; Illud postremò addam, cum ex Traditionibus Apostolorum ad evincendam Hæresim argumentum certum trahatur; constet autem, Romanos Episcopos Petro in Fidei Magisterio successisse, ab Apostolis esse traditum, cur non audebimus assertionem adversam tamquam hæreticam condemnare? Sed nolumus Ecclesiæ judicium antevertere: Illud assero, et fidenter quidem assero, pestem eos Ecclesiæ et perniciem afferre, qui negant Romanum Pontificem Petro in Fidei Doctrinæque auctoritate succedere, aut certe astruunt Summum, Ecclesiæ Pastorem, quicumque ille sit, errare in Fidei judicio posse. Utrumque scilicet Hæretici faciunt: Qui verò illis in utroque repugnant, hi in Ecclesia Catholici habentur.) Hucusque Canus: Cui valde favet id quod D. Cyprianus sedulò advertit in Ep. 3. 1. 2, dicens : Neque enim aliunde Hæreses obortæ sunt, quam inde. quod Sacerdoti Dei non obtemperatur, nec unus in Ecclesia Sacerdos, et ad tempus Judex vice Christi cogitatur. Et ratio hujus gravis sententiæ Cypriani est

quia Romanæ Sedis Decretis illi, qui pertinaciter restiterunt, primum (ut benè advertit cit. Episcopus Sabiensis) Schismatici facti sunt, deindè Hæretici.

Ex his omnibus tandem inferunt DD. prout Suar. 1.3. de Fidei desen. Bannez, et Bellarm. 1. 4. de Pont c. 2. nostram sententiam esse saltem Fidei proximam; et contraria (dicit Bellarm. 1. c.) videtur omninò erronea, et hæresi proxima.

Postquam hæc scripsi, alia mihi occurrerunt multùm notatu digna pro Summi Pontificis infallibilitate, quæ præsertim adversùs relatam Gallicani Cleri Decharationem urgent. Dicitur in ea : Nec tamen irreformabile esse judicium (nempè Pontificis) nisi Ecclesia consensus accesserit. Nunc quærimus, quomodò hujusmodi consensus accedere debeat? Alii dicunt, tum Pontificias Definitiones evadere irreformabiles, cum omnium Fidelium consensus accedit. Alii, cum saltem accedit consensus omnium Episcoporum. Alii putant, unius tantum Provinciæ consensum satis esse. Alii demum requirunt consensum majoris partis Episcoporum in Orbe Christiano degentium; hæc enim opinio conformior est consuetudini, qua Œcumenicæ Synodi usæ sunt in dubiis Fidei decernendis. Hoc posito, quæritur, quid dicendum, si Pontificio decreto pars æqualis Episcoporum accedat? quid tune de Pontificis judicio sentiendum? et quid si minor accedat pars, ut seculo iv. accidit, cum sententiæ S. Melchiadis Papæ tantùm 18. Episcopi orthodoxi adhæserunt, sed contra alii 400. eam rejecerunt; prout refert Haunoldus Introd. ad Jus. Canon. p. 162. In simili casu quis litem dirimet? si unus supremus Judex non agnoscatur, qui Fidei causas definiendi infallibilem potestatem habeat? Si autem consensus majoris partis Episcoporum sufficit, utique Papam essé infallibilem credere omnes tenemur, statim ac aliquid circa fidem, aut mores ipse definitive decernit; non solum etenim major pars, sed tota ferè Ecclesia, exceptâ Galliâ, id docet, et semper docuit. Aut igitur infallibilitatem Pontificis fateri oportet, aut dicere quod Ecclesia Catholica tantum ad exiguum Gallorum numerum redacta sit.

Præterea certum est, quod si Gallicani Cleri admitteretur sententia, ità ut Pontificis judicium esset fallibile. donec consensus Ecclesiæ accederet, modus Hæreticos de suis erroribus convincendi ampliùs non suppeteret, etiamsi Generalia Concilia adhiberentur: Hæretici enim judicio Concilii, in quo ipsi non intersunt, numquam acquiescunt, eo quod deficiente interventu ipsorum, qui saniorem Ecclesiæ partem constituere præsumunt, quodcumque Concilium irritum esse exclamant. Hinc mos ortum habuit, quod Heterodoxi, cum errores suos ad Romanam Sedem viderint denuntiari, aut ab ea proscribi, ad damnationem evitandam statim appellare ad Œcumenicum Concilium consueverunt. Quapropter sapienter scripsit S. Cyprianus, cujus verba hîc juvat repetere: Non aliunde hæreses obortæ fuerunt, aut nata schismata, quam inde, quod Sacerdoti Dei non obtemperatur, nec unus in Ecclesia ad tempus judex vice Christi cogitatur; cui si secundum magisteria divina obtemperaret fraternitas universa, nemo Ecclesiam scinderet. Proinde scribit P. Petitdierus Abbas Senonensis in præfat. ad Tractat. de auctorit. et infallibilitat. S. Pontif. quod si hæc S. Cypriani regula servata fuisset, facilè Jansenianorum ora præclusa fuissent in tam longa Bullæ Unigenitus disceptatione; at quia ipsi relatæ Gallicani Cleri declarationi sunt innixi, qua infallibilitas Pontificis, antequam Ecclesiæ accedat consensus, negatur, ideò usque adhuc de acceptatione Bullæ certant, et lis in Gallia adhuc vivit, et viget.

Fautores Declarationis opponunt, quod Ecclesia est Corpus Christi mysticum, undè dicunt, quod sicut Corpus nequit subsistere sinè Capite, ità Caput nequit subsistere sinè Corpore. Sed huic facilè respondetur. Nulli dubium est, quod nec Corpus potest esse sinè Capite, nec Caput sinè Corpore; sed nihil obest hoc in casu nostro, ubi non de Corporis constitutione, sivè integritate, sed tantùm de Corporis Ecclesia re-

gimine agitur: constitutio quidem corporis importat, ut ipsum non sit sinè Capite, et Caput non sit sinè Corpore: Corporis autem Ecclesiæ regimen importat, ut sicut Corpus humanum a mente hominis gubernatur, sic Corpus Ecclesiæ gubernetur a Papa tamquam ab ejus Capite. Officium igitur Capitis, idest Pontificies est docêre et regere Ecclesiam; officium Corporis i idest Ecclesiæ, est instrui, et obedire Pontifici.

Id quippè Concilium Florentinum disertè nos de cuit, appellando Pontificem Caputtotius Ecclesia, om nium Christianorum Patrem, et Doctorem : ac proinde subjungens, Et ipsi regendi Ecclesiam plena potestus tradita est. Idque sanè eruitur ex verbis Christi Domini, cum dixit Petro: Tu es Petrus et super hanc Petrum odificabo Ecclesiam meam. Et aliàs : Et tu aliquandò conversus confirma Fratres tuos. Quod autem Dominus Petro dixit, profectò omnibus etiam ejus Successoribus dixit, namque, ut observat S. Augustinus, potestas Pastoris universalis non fuit Petro propter ipsum collata, sed propter Ecclesiam ab ipso regendam; et ideò potestas in Ecclesiam ità Petro conferri debuit, ut ad omnes Pontifices successores pertransiret, et Ecclesia usque ad consummationem seculi permansura rectè regeretur, unitasque ejus usque ad finem conservaretur. Si decreta Pontificum non essent infallibilia, nisi consensus Ecclesiæ accederet, utique dicendum foret, quod non Ecclesia fundata sit super Petrum, sed quod Petrus fundatus sit super Ecclesiam. Et sic pariter dicendum, quod non Fratres confirmandi fuissent a Petro, sed Petrus confirmandus a fratribus.

Cœterùm Doctrinam nostram, quod decreta dogmatica Pontificis sint infallibilia, testatur Bellarminus (Controv. l. 4. de Rom. Pontif.) fuisse antiquam ferè omnium Catholicorum, Theologorum, et Patrum. Canus de Loc. theol. l. 6. c. 5. refert pro ca testimonia Irenæi, Cypriani, Ambrosii, Cyrilli, Hieronymi, et Bernardi. Habetur præsertim inter alias auctoritas S. Th. 2. 2. q. 1. ar. 10. qui ut certam doctrinam hanc

tradit, dicens: Ad illius (idest Pontificis) ergò auctoritatem pertinet finaliter determinare ea quæ sunt Fidei,
ut ab omnibus inconcussà Fide teneantur. Et hujus ratio
est, quia una Fides debet esse totius Ecclesiæ; quod
servari non posset, nisi quæstio Fidei determinetur per
eum, qui toti Ecclesiæ præest. Eamdem rationem olim
protulit Joannes de Parisiis Lib. de Potest. Regis, et
Papæ c. 3. pro infallibilitate Pontificis, antequam in
eam infestus esse inciperet; en ejus verba: Divideretur Ecclesia; nisi per unius sententiam unitas servaretur:
hic autem principatum ejusmodi habens est Petrus,

Successorque ejus.

Id etiam plurimi Pontifices expressè declaraverunt. Anacletus (Epist. 1. de Oppress. Episc.) sic scripsit: Majores caus ad Sedem Apostolicam referantur... super quam Christus universam construxit Ecclesiam, dicens ad B. Principem Apostolorum: Tu es Petrus, et super hanc petram etc. Id confirmat idem Pontifex in Ep. 3. de Patriarch. (ut habetur in Can. Sacrosancta, Dist. 22.) ibique explicat, quid intelligatur nomine Sedis Apostolica, dicens: Hac sacrosancta Romana, et Apostolica Ecclesia ab ipso Domino obtinuit eminentiam potestatis super universas Ecclesias. Idem expressiùs declaravit Nicolaus I. ut legitur in Can. Omnes , Dist. 22. ubi habetur : Fidem quippè violat, qui adversus illam (scil. Ecclesiam Romanam) agit, quæ mater est fidei. Ibique hæreticum dicendum esse præscribit, qui Romanæ Ecclesiæ privilegium negaret Petro concessum, nempè ut ei terreni simul et cælestis imperii jura a Christo Domino commissa fuerint. Hancque Nicolai sententiam confirmavit Synodus VIII. Act. 1. 7. adversus Photium, et Michaelem, qui hujusmodi privilegium Rom. Sedis infirmare conati fuerant.

Idem scripsit Innocentius III. Epist. 209. ad Patriarch. Constantin. apud Balbut. l. 3. ubi loquens de primatu Romanæ Ecclesiæ, et memoráns de verbis illis, Ego rogavi pro te, ut non deficiat fides tua; sic deindè subdit: Ex hoc innuens manifestè, quod Sucvessores ejus a Fide Catholicà nullo umquam tempore

Beriarent, sed revocarent magis alios, per hoc sic ei alios confirmandi potestatem indulgens, ut aliis necessitatem imponeret obsequendi. Idem scripsit Gregorius VII. inquiens: Ecclesia Romana numquam erravit, nec pro catholico habendus est, qui huic Ecclesiæ non conjungitur. Idemque senserunt plures alii Pontifices, Evaristus, Alexander I., Sixtus I., Pius I., Victor, Zephyrinus, Marcellus, Eusebius, et alii quos refert

Canus Lib. 6. Cap. 4.

Eamdem sententiam de infallibilitate Pontificiarum definitionum, præter Concilia Chalcedonense, Lugdunense, et Florentinum n. 112. suprà relata, confirmavit Synodus VIII. ubi loquendo de auctoritate Sedis Romanæ sic Patres fassi sunt : In qua est vera, et integra Christianæ Religionis soliditas; quare non consentientes Sedi Apostolica, eorum nomina inter sacra mysteria non sunt recitanda. Idem habetur in Concilio Œcumenico Viennensi (ut refertur in Clem. unic. de Summ. Trinit.) ubi dictum fuit : Dubia Fidei declarare ad Sedem Apostolicam dumtaxat pertinet. Alia plura clarissima testimonia referentur a Cano Lib. 6. Cap. 6. quibus Romanæ Ecclesiæ comprobatur auctoritas.

Scribit P. Petitdierus loco suprà relato Cap. 14. historiis satis compertum haberi, quod nullus vel ferè nullus Hæreticus Conciliorum judicio umquam acquievit; contrà verò plures eorum judicio Pontificis acquieverunt, cum ipse illis præsto occurrerit. De cætero primis Ecclesiæ seculis plures errorum contrà Fidem Satores, semper ac a Romanis Pontificibus damnati fuerunt, statim ut hæretici, nullo expectato Ecclesiæ consensu, ab omnibus habiti sunt. Sic accidit anno 150. cum Valentinus damnatus fuit ab Hygino: anno 215. Montanistæ a Zephyrino: anno 300. Jovinianus a Siricio: anno 416. Pelagius ab Innocentio I. Undè ipsimet Galliæ Episcopi in litteris ad Innoc. X. missis, postquam Pontisex ille Jansenianas Propositiones proscripsit, ità scripsêre: Non solum ex Christi pollicitatione Petro factà, sed ex actis priorum Pontifisum, judicia pro sancienda regula Fidei a Summis PonZ 58 trad: " tong & dend - HOME JESHTING and the menmuumibus ergo " mai consensus . D = 011 KHIDP. == = = sed ea-2a m; - mar en est hodiè Zer I - tratilà exceptà. ric Benedictus SILCO . .... Billuert. 2. 2. **A** 11 a Majo guan .... Germaniæ ad 1 nam T-Ham omnes in inde Î ... - \_\_\_\_\_ consense-- niallibilitatem e o lica .::uertakan non tuea-Pote ---- Pariensis decla 4. 3. non oband dubitavit . illam in decernenti fidei. a vi R - Fidei juće ssu -. - an hac opposifura a · · · · · · · respondendo colai: -muices, qui eradvers - Cedesiæ Doc-Jilegii nt ex Histomaibas gestis, wiar --- :scarpta ab Ad-Prin re muser, nobis ad illis 7" Jame Heresi dei' ne meete sciending; THE THE PARTY AND THE COURSE marie amarie, e estate t

Sonstantio Imperatore fuit expulsus, ac in ejus locum ab Arianis suffectus fuit Felix II. Indequè Ariani in Conventu Firmiensi novam Fidei formulam prodiderunt, in quâ dolosè dixerunt Filium Patri similem in substantià. Huic Liberius tædio exilii victus imprudenter subscripsit: Ob quam rem ab exilio revocatus Romam devenit, sed a Romanis ob hujusmodi flagitium aversis rejectus fuit, et in ejus locum Felix advocatus; qui postmodùm ob suam constantiam in abjiciendà Arianorum formulà damnatus capite plexus est. At Liberius, Felice defuncto, cum resipuisset, eamdemque formulam damnasset, denuò Pontifex est acclamatus. Liberii itaque privatus lapsus, cum ipse non ex Cathedrà docuerit, nostram non infirmat sententiam.

Objiciunt II. Vigilium Papam in Epist. ad Theodoram Imperatricem anathema dixisse iis, qui duas in, Christo naturas confiterentur, quo videtur ipse Pontifex Hæresi Eutychetis adhæsisse. Sed hic notandum, ut refert Baron. ann. 547. n. 40. quod hunc errorem Vigilius professus sit tempore, quo, expulso Imperatricis ope Silverio legitimo Pontifice, ipse Papa, potius Antipapa, fuit creatus. Sed postmodum, cum idem, mortuo Silverio, legitime Sedem Pontificiam est adeptus, nullo modò errorem illum protulit umquam, aut simulavit.

Objiciunt III. in eumdem Vigilium, quod appro-118 basset tria Capitula, quæ posteà damnavit Concilium Constantinopolitanum Generale, jam ab ipso Vigilio indè confirmatum. Sciendum hîc, quod Justinianus Imperator, operà Theodori Cæsariensis, Edictum prodidit, in quo tria Capitula continebantur, scil.

bæ Episcopi Edessæ, et Theodoreti Episcopi uibus errores Nestorii excusabantur. At c. Chalcedonensi præfatorum Auctorum intio facta fuit, plures Episcopi Edictum runt. Deindè Gonstantinopoli ilio convocato, juxtà Cæsaris Ĺ

tiscibus lata super Episcoporum consultatione, divindaque ac summa per universam Ecclesiam auctoritate niti, cui Christiani omnes ex officio ipsius quoque mentis obsequium præstare teneantur. Definitionibus ergo Pontificis, priusquam Fidelium accedat consensus,

ipsi obsequium ex officio præstare tenentur. Ità igitur firmè tenuerunt omnes Antiqui; sed eadem, scribit Bellarminus loco suprà cit., est hodiè sententia cunctarum Nationum, sola Gallia excepta. Eamdemque ubique receptam esse scribit Benedictus XIV. in Epistola data ad Inquisitorem Generalem Hispaniarum die 13. Jul. 1748. ut refert Billuart. 2. 2. t. 1. Dis. 4. a 5. Quamvis autem (ait P. Petitd. c. 15. §. 5. ) ob caliginem offusam ex dictis a Gersone, et Cardinali de Alliaco quædam Universitates Germaniæ et Poloniæ aliud senserint, posteà tamen omnes in infallibilitatem Pontificiarum definitionum consenserunt; ita ut hodiè nulla Universitas, nullusque Theologus extra Galliam reperiatur, qui infallibilitatem Papæ, ejusque suprà Concilia auctoritatem non tueatur. Imò Augustinus Triumphus Academiæ Pariensis Doctor Lib. de Potes. Ecclesiæ q. 10. a. 3. non obstante Gersonis auctoritate, asserere non dubitavit, hæresim esse, Pontifici aliquid de Fide decernenti non adhærere.

Objiciunt Adversarii, plures Pontifices in Fidei judiciis errasse. Sed facili negotio nos ab hac oppositione possemus expediri, generaliter respondendo cum Cano, et Bellarmino, quod ii Pontifices, qui errasse adducuntur, non ut universales Ecclesiæ Doctores, sed tantum privatè locuti fuerint, ut ex Historiis patere demonstrant. Sed ne ex aliquibus gestis, quæ passim, et jactanter, sed nimis discerpta ab Adversariis adducuntur, quis fortè decipiatur, nobis ad singula libet respondere.

Objiciunt I. quod Liberius Papa Arianee Hæresi non dubitaverit subscribere. In hoc autem sciendum; quod cum Liberius primum ad Mediolanensi Concihabulo subscribendum reluctaret, in exilium a Constantio Imperatore fuit expulsus, ac in ejus locum ab Arianis suffectus fuit Felix II. Indequè Ariani in Conventu Firmiensi novam Fidei formulam prodiderunt, in quâ dolosè dixerunt Filium Patri similem in substantià. Huic Liberius tædio exilii victus imprudenter subscripsit: Ob quam rem ab exilio revocatus Romam devenit, sed a Romanis ob hujusmodi flagitium aversis rejectus fuit, et in ejus locum Felix advocatus; qui postmodùm ob suam constantiam in abjiciendâ Arianorum formulâ damnatus capite plexus est. At Liberius, Felice defuncto, cum resipuisset, eamdemque formulam damnasset, denuò Pontifex est acclamatus. Liberii itaque privatus lapsus, cum ipse non ex Cathedrâ docuerit, nostram non infirmat sententiam.

Objiciunt II. Vigilium Papam in Epist. ad Theodoram Imperatricem anathema dixisse iis, qui duas in Christo naturas confiterentur, quo videtur ipse Pontifex Hæresi Eutychetis adhæsisse. Sed hie notandum, ut refert Baron. ann. 547. n. 40. quod hunc errorem Vigilius professus sit tempore, quo, expulso Imperatricis ope Silverio legitimo Pontifice, ipse Papa, potius Antipapa, fuit creatus. Sed postmodum, cum idem, mortuo Silverio, legitimè Sedem Pontificiam est adeptus, nullo modò errorem illum protulit um-

quam, aut simulavit.

Objiciunt III. in eumdem Vigilium, quod appro-118 basset tria Capitula, quæ posteà damnavit Concilium Constantinopolitanum Generale, jam ab ipso Vigilio indè confirmatum. Sciendum hîc, quod Justinianus Imperator, operà Theodori Cæsariensis, Edictum prodidit, in quo tria Capitula continebantur, scil. damnatio memoriæ et scriptorum Theodori Mopsuesteni, Ibæ Episcopi Edessæ, et Theodoreti Episcopi Cypri, in quibus errores Nestorii excusabantur. At quia in Conc. Chalcedonensi præfatorum Auctorum laudabilis mentio facta fuit, plures Episcopi Edictum illud reprobârunt. Deindè Gonstantinopoli consensu Pontificis Concilio convocato, juxtà Cæsaris Edictum,

Tom. I.

tria illa Capitula fuerunt confirmata; Et Vigilius ad suasionem Imperatoris Edicto clam subscripsit. Sed, ut hoc propalatum fuit, magna in Ecclesia scissio orta est. Quâ de re Vigilius decrevit, ut effectus Edicti suspenderetur, et res ad Generale Concilium revocaretur. Deindè idem Vigilius in quodam suo Rescripto, Constituto Vigilii vocato, damnavit quidem scripta Theodoreti, et Ibæ, sed personas a censuris immunes reliquit. Verum est, non negamus, quod posteà anno sequenti Imperator a Vigilio revocationem Constituti. et Concilii Constant. confirmationem obtinuit; sed ex hac revocatione quid aliud inferre possunt Adversarii, nisi ad summum id quod dicit S. Gregorius l.b. 3. Epist. 3. Non enim mutatio sententia, sed inconstantia sensús in culpa est. Si quis autem dixerit, quod Vigilius in suo Constituto in Fide erraverit, pariter dicere deberet, quod erraverit et Synodus Chalcedonensis, quæ idem declaravit ac Vigilius in suo Constituto. Cæterùm constat rem hanc non ad Fidem pertinuisse; quod enim Theodoretus, et Iba non solum malè, sed etiam mala fide descripsissent, et ideò non tantum scripta, sed etiam personæ fuissent damnandæ, meri facti res erat. Hine ne dicantur Concilia inter se discrepasse, dicendum quod in Chalcedonensi fuit pertractatum de Personis, in Constantinopolitano autem de scriptis. Hinc S. Gregorius monuit : Scire vos volo, quod in ea, (scilicet in Synodo Chalcedonensi) de personis tantum, non autem de fide aliquid gestum est.

Objiciunt IV. Maimburgus, et Jueninus, in VI. et VII. Synodo Honorium Papam ob Epistolas ad Sergium Monothelitarum Principem damnatum ut hæreticum suisse; in Actione enim 13. VI. Synodi sic legitur; Simulque anathematisare prævidimus et Honorium, qui suerat Papa antiquæ Roma, eo quod invenimus per scripta, quæ ab eo facta sunt ad Sergium, quod in omnibus ejus mentem secutus est, et impia dogmata confirmavit. Ac proindè Concilium Romanum II. sic de eo declaravit. Honorium judicatum suisse post mortem a VI. Synodo, quia de hæresi suit accusatus.

Hocque asseritur confirmatum a S. Leone Papa in epistola ad Constantinum Imperatorem, in qua legitur Leo inter Hæreticos enumerasse etiam Honorium.

Resp. I. Non desunt plures Scriptores, qui asserunt epistolas enuntiatas a Græcis fuisse suppositas, et Roncaglia in Animad. cit. ad Nat. dicit peritiores Criticos asserere, quod acta præfatæ Synodi ad nos adulterata pervenerint. Nec adulteratio hæc gratis asseritur, sed eam ut certam testatur S. Gregor. 1. 5. Epist. 14. Et videtur clarè etiam probari ex cadem Synodo, in qua alibi tantum damnati leguntur ii, qui in epistola Agathonis Papæ ad Imperatorem nominati fuerunt, et in ea epistola nulla mentio de Honorio facta fuit, imò fuit pronunciatum, Romanam Cathedram numquam desecisse, et numquam desicere posse. Et hoc sanè creditur Agatho pronuntiasse ad omnem evellendam erroris suspicionem adversus Honorium, cujus innocentia anteà discussa, et enixè a S. Maximo propugnata fuerat, et patefacta judicio Joannis Papæ antecessoris Agathonis. Pariter Acta VII. Synodi corrupta fuisse testatur Anastasius Bibliothecarius in Praf. Hist. ad VI. Synodum. Ad Concilium autem Romanum respondetur, id Patres Concilii asseruisse ducti ex falsis corruptisque Actis prædictæ VI. Synodi, ut suprà ostensum est. Pariter epistolam S. Leonis suppositam fuisse a Græcis latò multisque validis argumentis probat Baronius ad annum Christi 683. n. 19. et sequenti.

Sed adhuc admissis pro veris tùm Actis præfatarum Synodorum, tum epistolâ Leonis: Resp. II. quod epistolæ Honorii benè possint explicari in sensu Catholico, ut tenent Frassen et Tournely, ac id affirmant viri dignissimi, ut S. Maximus, qui in disputatione contrà Pyrrhum eodem tempore Honorii eum defendit, et de Monothelitarum erroribus indemnem fecit. Idem scripsit Anastasius Honorii Secretarius. Idem Joannes IV. in Apologià pro Honorio ad Constantinum Imperatorem, ubi asseruit, quod Pyrrhus festinabat quidem ad sensum suum Honorium attra-

here, sed Honorius a falso dogmate prorsus fuit alienus. Honorius enim duas in Christo voluntates, et . operationes fassus est, sed prudenti consilio nomina prohibuit unius vel duarum voluntatum, quæ tune erant inaudita; tunc enim temporis, cum Monothelitarum error exsurgeret, et Cyrus Alexandrinus unam in Christo operationem, Sophronius autem Hierosolymitanus duas prædicaret, Honorius ad sedandum imminens schisma in sua prima epistola scripsit, abstinendum tam a voce unius operationis, ne videretur cum Eutychianis una in Christo natura agnosci; quam a voce duarum operationum, ne cum Nestorio duas personas supponi appareret. Et hoe patet ex epistola II. ipsius Honorii, ubi sic habetur : Referentes ergo, sicut diximus, scandalum novellæ adinventionis, nos non oportet unam vel duas operationes prædicare, sed pro una, quam quidam dicunt, operatione; nos autem operatorem Christum Dominum in utriusque naturis veridice confiteri. Ita apud Frassen t. 7. tr. 1. Diss. 2. a. 1. sect. 2. q. 3. Nec obstat illud quod Honorius etiam scripsit: Unam tantum voluntatem fatemur Domini nostri Jesu Christi. Nam ibi tantum de Humanâ Naturâ Christi locutus est, cum dixerit in Homine Christo non adfuisse duas pugnantes voluntates, alteram carnis, alteram spiritus, sed unam spiritûs tantum; in Christo enim caro non concupiscebat adversus spiritum: Quia profectò (en ejus verba) a Divinitate assumpta est nostra Natura, non culpa.... Nam lex alia in membris, aut voluntas diversa non fuit vel contraria, aut super legem natus est humanæ conditionis. Hino prædictus Joannes scripsit: Secundum hune igitur modum dictus Decessor noster scripsisse dignoscitur, quia in Salvatore nostro duæ voluntates contrariæ in membris ipsius penitus non consistunt, quoniam nihil vitii traxit ex prævaricatione primi hominis. Ità apud Nat. I.c. qui non dubitavitid confirmare dicens, quod Honorius in suis Epistolis locutus est mente Catholica, siquidem absolute duas voluntates Christi non negavit, sed voluntate pugnantes.

Resp. III. Dato etiam, quod Honorius verè errasset. ait Natalis, dicendum a Fidei tramite illum non deviasse, sed non virtute quâ debuit Monothelitis repugnasse. Et quamvis Natalis credat, VI. Synodum verè Honorium damnasse, dicit tamen non damnasse ut hæreticum sententia et pertinacia, sed ut Fautorem Hæreticorum ob patrocinium ipsis impensum; pro cujus probatione affert epistolam Leonis II. ad Constantinum Pogonatum pro confirmatione Synodi, ubi Leo scripsit: Anathematizamus Theodorum Cyrum, Sergium, Pyrrum, necnon et Honorium, qui profana proditione immaculatam (Ecclesiam) maculari permisit. Et quamvis in Canone VI. Synodi asseratur Honorius mentem Sergii in omnibus secutus, et impia dogmata confirmasse; hoc intelligendum, ait Natalis non consentiendo, sed connivendo, seu silentium indicendo: Hæreticos enim dicit in eamdem impietatem tendisse, sed ipsos pravi dogmatis assertione, Honorium Catholici dogmatis dissimulatione. Hinc infert, quod licet Honorius hæreticus non. fuerit, meritò tamen damnatus fuerit ob negligentiam in damnandâ Monothelitarum hæresi: Sic etiam sentit Auctor anonymus in lib. cui titulus: Gallia vindicata Diss. 3.5. n. q. respondens Ludovico Maimburgo: Quis nescit epistolas Honorii privatas fuisse, non dogmaticas, in quibus nihil Honorius definivit, sed tantum suam privatam sententiam aperuit? Concedit enim, errare posse Pontifices ut homines, scriptis privatis respondendo, non autem ut Magistros Ecclesiæ, Fideles docendo: Cum hoc privilegium (addit) infallibilitatis in publicum Ecclesiae bonum vergat, nolit Deus illud personæ, sed officio annecti: Et tunc solum præsto esse cum Pontificali Officio fungeretur.

Objiciunt V Quod S. Cyprianus fortiter restiterit Decreto Stephani Papæ, et ad futurum Concilium appellaverit. Sed respondetur I. quod S. Martyr numquam hoc Dogma putaverit spectare ad Fidem, sed tantum ad Disciplinam, dum ipsemet scripsit ad Jubajanum Epist. 73. in hac controversia quemlibet Episcopum

se gerere posse juxtà suum arbitrium. Stephanus enim numquam declaravit hoc esse de Fide, sed tantum ad ipsum Cyprianum scripsit : Si quis a quàcumque Hæresi venerit ad nos, niĥil innovetur, nisi quod traditum est. Et quià Cyprianus putabat vetustam traditionem esse, ut Baptizati ab Hæreticis iterum rebaptizarentur: ideò Concilium Generale expetivit, ut ex testimonio tot Episcoporum praxis Ecclesiarum, hujusque rei veritas innotesceret. Prætereà, esto Cyprianus priùs restiterit, tandem Decreto se subjecit; ut testantur quamplurimi AA. Cabass. Baron. Thomass. Lud. Bail, et alii apud Milante, et hoc absolute ex Majorum testimoniis testatus est S. Hieronymus in Dialogo adversùs Lucifer. Sed nolo hîc multus esse, cum altiùs hæc prima Conclusio confirmabitur ex dicendis mox in secundà, ad quam nunc veniamus.

## §. II. De Auctoritate Pontificis suprà Concilium.

Prænotandum I. hoc, quod Papa sit suprà concilium, non intelligendum de Papa dubio tempore Schismatis, cum probabiliter dubitetur de legitima ejus electione: Quia tunc quisque debet Concilio subesse, sicut definivit Concilium Constantiense in Sess. 4. Tunc enim Generale Concilium Supremam Potestatem immediatè habet a Christo, sicut tempore Sedis vacantis, ut benè advertit S. Antonin. p. 3. tit. 23. c. 2. §. 26. Prænotandum II. Idem valere respectu Pontificis hæretici manifesti et externi, non autem occulti aut mentalis. Quamvis alii rectiùs dicant, tunc nequaquam Papam a Concilio, tamquam a suo superiore, auctoritate privari posse, sed immediatè expoliari a Christo supposità conditione depositionis, prout ad id requisità. Prænotandum III. Quod Concilium Generale respectu Papæ possit multipliciter intelligi: Primò, cum Concilium sinè Papa consideratur, et tunc nullam Concilium auctoritatem habet, nisi in casibus prædictis Schismatis, et Hæresis: quia Concilium est Episcoporum Congregatio sub Papa uti Capite constitua. Secundò, quandò in Concilio præsidet Papa, ut Caput a corpore (nempè ab Episcoporum cœtu) non divisum; vel quandò Concilium confirmatur a Papa; tunc nequit Concilium intelligi esse suprà Papam, nam aliàs Concilium nullà indigeret Papæ auctoritate, vel aliàs Papa auctorisaret contrà seipsum, quod nequit subsistere. Tertiò, cum Concilium est congregatum a Papa, et Papa consideratur ut Caput, et Episcopi ut corpus a Capite divisum, in hoc sensu quæritur, an Papa sit suprà Concilium, vel e converso?

Circà hoc quæsitum prima Hæreticorum sententia est, quod Concilium sit suprà Papam, ut Calvinus, et alii. Huic autem sententiæ adhæserunt Episcopi Conciliabuli Basileensis cum Joanne Antiocheno: Ét tempore Schismatis Joannes Gerson, de quo ait Victoria: (Ille Doctor per omnia fuit infestus auctoritati Pontificum, et multos infecit suo veneno). Et sic etiam tenuêre Almainus, Aliacensis, et alii pauci illius temporis, quorum sententiam Fagnanus ait pro nihilo esse habendam, eo quod ex ambitione ortum habuit in Concilio Basileensi, dum de eis fuit benemeritus Felix V. Antipapa, postquam Eugenium IV. deposuerunt. Clerus autem Gallicanus declaravit, ut suprà relatum est, Decretum Concilii Constantiensis de auctoritate Synodi suprà Papam etiam extrà Schismatis tempus extendendum. Differt tamen hæc sententia Hæreticorum, qui dicunt Papam non esse totius Ecclesiæ Caput, sed tantùm Romanæ; Catholici verò dicunt Papam esse Caput totius Ecclesiæ, non autem in Concilio congregatæ et collectivè, sed divisivè singularum Ecclesiarum, ut se habet Generalis respectu ad Monasteria Religionis. Adest secunda sententia Glossæ in cap. Nisi competerem, 2. qu. 7. dicentis, quod Papa sit supra Concilium; tamen, ut ipse sponte se subjiciat Concilio, Concilii sententiæ teneatur parere. Hoc verò rectè reprobant S. Antonin. Cajet. Bellarm. etc. quia, cum auctoritas Ponuticia sit de jure Divino, non potest Papa ei renunciare, ut declaravit Bonif. VII. in Extrav. Unam sanctam, De Major. et obed. dicens: Potestas Suprema a Deo Solo, non ab homine poterit judicari. Secus verò esset, si ageretur tantum de judicio discretivo ( non autem coactivo), ut aliqui Papæ fecerunt, dum accusati causas suas in Concilio discuti voluerunt. Tertia tamen sententia, cui subscribimus, tenet Papam non dubium semper esse suprà Concilium Generale, sivè suprà omnes Ecclesias, etlam collectivè sumptas. Et hanc tuentur S. Th. S. Bonav. Alex. de Ales, S. Joan, a Capist., S. Bern. Sen. B. August. Triumphus. Baron. Bellarm. Sfondratus, Pallavic. Emman. Schelstrate, Lupus, Cabass. Cajet. Gotti, et alii nostri AA. communiter. Vide apud Milant. loc. cit.

Probatur I. ex Scripturis, et ex Lucâ 1. 22. 31. Simon, Simon; ecce Satanas expetivit vos, ut cribraret sicut triticum; Ego autem rogavi pro te, ut non deficias sides tua: et tu aliquandò conversus confirma fratres wos. Observa, quod Christus Dom. pro solo Petro rogavit, qui solus Fratres confirmare debebat. Ergò, si fides Petri deficere potuisset, Fratres non valuissent confirmari a Petro. Falsum est nonnullorum Parisiensium commentum, qui hoc loco putant Christum orasse pro Ecclesia universali, sivè pro Petro ut totius Ecclesiæ figuram gerente; Dominus enim designavit unam tantum personam, Simon, Simon; Et cum cœpisset loqui in plurali: Satan expetivit vos, ut cribraret; deinde mutavit loquendi formam: Ego autem rogavi pro te. Certè, si de totà Ecclesià locutus, fuisset, multò rectiùs dixisset, rogavi pro vobis. Verba porrò illa, confirma fratres tuos, manifestè revincunt, Christum non fuisse Ecclesiam allocutum: Qui enim fingi possunt Ecclesiæ Universalis Fratres? Nec audiendi sunt qui docent Christum orasse hoc loco pro perseverantià Petri, laborant namque ad interpretanda in eo sensu posteriore illa verba, confirma fratres tuos. Est itàque habenda textûs expositio, ut privilegium Petro, et successoribus éjus Christus impetraverit, ne aliquid contrà Fidem possent docêre. Ità

scripsit Agato Papa in Epistolâ ad Constantinum Imperat. quæ lecta est in VI. Synodo, et ibi ab omnibus probata: Hæc est vera Fidei Regula (verba Epistolæ) quam tenuit Apostolica Christi Ecclesia, quæ per Dei gratiam a tramite Apostolicæ traditionis numquam errasse probabitur, quia dictum est Petro: Ego autem rogavi pro te etc. Hinc Dominus Fidem Petri non defecturam promisit, et confirmare Eum Fratres suos admonuit, quod Apostolicos Pontifices meæ exiguitatis Prædecessores confidenter fecisse semper cunctis est agnitum. Ità elegantiùs S. Leo etiam monuit in serm. 3. Assumpt. ad Pontif. In Petro ergo omnium fortitudo minuitur, ut firmitas, quæ Petro tribuitur, per Petrum Apostolis conferatur. Probatur 2. ex Act. Apost. c. 15. 7. ubi Concilio inter Apostolos inito, sic Petrus affatus est : Viri fratres, vos scitis, quoniam ab antiquis diebus Deus in nobis elegit per os meum audire Gentes verbum Evangelii, et credere. Quibus verbis sat disertè Petrus significavit Deum tantum ipsi, et Successoribus suis Potestatem docendi Gentes, quid debeant credere, tradidisse. Probatur 3. ex Joann. 21. v. 16. et 17.: Pasce agnos meos..... pasce oves meas. Hinc D. Cyprianus Ep. 9. lib. 3. ait : Ecclesia est Plebs Sacerdoti adunata, et Grex Pastori suo adhærens. Eusebius Emiss. in serm. Nat. S. Jo. dicit: Priùs agnos, deinde oves commisit, quia non solum Pastorem, sed Pastorem Pastorum eum constituit. S. Bern. l. 2. de Consid. ad Eug. III. addit: Habent illi assignatos Greges, Tibi universi crediti : uni unus. Sic loquuntur Patres, probent autem Adversarii, ubi in Scripturis habeatur, quod oves in Concilio desinant esse oves subjectæ suo Pastori, imò quod oves ibi in Pontificis Pastorem commutentur. E contrario in Scriptura legitur, quod Pontifex fuit positus ut Pastor, non tantum ovium, sed totius ovilis, quando Christus pronunciavit Joan. 10, 16. Fiat unum ovile, et unus pastor. Nec obstat dicere, quod Actor. 8. Apostoli miserint Petrum unà cum Joanne in Samariam; nam non miserunt imperio sed consilio tantum, prout Tom. I. 22

Rex a suis Ministris dicitur etiam ad bellum missus. Probatur II. ex Conciliis, et I. Ex Concilio Nicæno <sup>424</sup>Can. 18. ubi sancitur: (Omnes Episcopi in gravioribus causis liberè Apostolicam appellent Sedem, cuius dispositioni omnes majores causas antiqua Apostolorum auctoritas reservavit). De quo Canone Julius I. memoratur: et Nicolaus I. dicit, quod Concilium sic non esset locutum, nisi infallibilem in Pontifice agnovisset Potestatem. Rursusque habetur in Can. 29. ejusdem Nicænæ Synodi ( ut apud Fagnan. cap. Nullus de elec. n. 49.): Ille, qui tenet Sedem Romæ, Caput est omnium Patriarcharum, sicut Petrus, ut qui sit Vicarius Christi super cunctam Ecclesiam Christianam. Si ergò Papa est suprà Ecclesiam, necessariò suprà Concilium erit, quod Ecclesiam repræsentat, ut Constantiensis Synodus in relato Decreto quartæ sess. expressit. II. Ex Concilio Chalcedonensi habetur ( ut legitur apud D. Thom. opusc. contra Græcos); Omnia ab eo (scilicet a Papa) definita teneantur tamquam a Vicario Apostolici Throni. Refert insuper Bellarm. t. 2. lib. 2. p. mihi 87. ex Act. 3. ejusdem Concilii, ibi damnatum fuisse Dioscorum, quià Romanum Pontificem ausit judicare et damnare. etiamsi hoc fecerit suffultus auctoritate Synodi Ephesinæ generaliter congregatæ. Ergò benè arguit Bellarm. si Dioscorus cum generali Concilio Papam non valuit judicare, profectò infertur, Concilium non esse suprà Papam. III. Ex Concilio Constantinopolitano IV ubi in sess. V. sic habetur? Nequè nos sane novam de illo judicii sententiam ferimus, sed jam olim a SS. Papa Nicolao pronunciatam, quam nequaquàm possumus immutare. Et in Can. 2. : Itàque BB. Papam Nicolaum tamquam Organum Sancti Spiritus habentes, etc. Ergò hoc Concilium declaravit sententiam Pontificis esse immutabilem. IV. Ex Concilio Constantiensi, ubi, ut refert Bellarm. approbata fuit Epistola Martini V. in quâ de hæresi suspectos sic interrogare præcipiebatur: Utrum credant, quod Papa sit Successor Petri habens Supremam Auctoritatem in Ecclesiá Dei? At certe potestas Suprema illa est ( rectè arguit Bellarm. ) qua nulla est major, et cui nulla æqualis. Deindè habetur, quod idem Concilium Constantiense damnavit propositionem 37. Wiclephi, quæ dicebat: Papa non est immediatus, et proximus Vicarius Christi: Si ergò Papa est immediatus Christi Vicarius, necessariò dicendus etiam Superior Concilio, aliàs non immediatus, sed vix mediatus Vicarius Christi dici deberet. Valdè etiàm nostram sententiam confirmat Concilium Florentinum, prout relatum est suprà in probatione primæ Conclusionis, ubi Papa appellatur totius Ecclesiæ Caput, Doctor, et Pastor: Caput enim non pendet a membris, Doctor non instruitur a discipulis, Pastor non regitur ab ovibus. Maximè autem urget Concilium Lateranense V. sub Leone X. sess. 11. in quo Decretum Basileensis Conciliabuli fuit reprobatum, et solemniter recepta fuit Constitutio Leonis X. Pastor Aternus, in qua perspicuis verbis fuit declaratum: Solum Romanum Pontificem, tamquam super omnia Concilia auctoritatem habentem, Conciliorum indicendorum, transferendorum, ac dissolvendorum plenum jus et potestatem habere, nedùm ex S. Scripturæ testimonio, dictis SS. PP. ac aliorum Romanorum Pontificum, sed proprid eorumdem Conciliorum confessione manifesta constat. Huic autem expressæ definitioni Potestatis Pontificiæ suprà Concilia, duo tantùm ait Bellarminus objici posse: primum, quod hoc Concilium non fuerit Generale, quia Episcopi nec ad numerum centesimum pervenerunt. Sed Bellarm. respondet hoc vix dici posse, dum Concilium legitimè convocatum fuit, omnibus patuit, et in eo verus Pontifex præsedit; et ideò hoc Concilium ut certè legitimum et OEcumenicum communiter habetur, proùt vidêre est apud Cabass. Grav. Baron. Thomassin. etc. Alterum, quod Concilium non fuerit ab omnibus receptum: Sed hoc parum refert (addit Bellar.), nam constat Conciliorum Decreta approbatione Populi non indigere, cum non ab eo Auctoritatem accipiant. Et si Decreta circà mores aliquandò per desuetudinem

d rogari valent, quia ex temporis diuturnitate præsumitur ipse Pontifex in abrogationem consentire, hoe tamen nequit esse in Decretis circà Fidem, quæ postquàm sunt constituta, necessariò immutabilia evadunt: Quod verò (subjungit Bellarm.) Concilium hoc rem istam non definivit propriè ut Decretum Catholica Fide tenendum, dubium est; Et ideo non sunt propriè hæretici, qui contrarium tenent, sed a temeritate magna excusari non possunt. Idemque tenent Ludovicus Bail,

et alii apud Milant l. c.

125 Probatur III. ex definitionibus Pontificum (quos ideò Novatores ambitionis, temeritatisque arguunt), Quamvis enim non videtur probare definitio Judicis illius, qui an Judex sit, in dubium revocatur: attamen negari non potest, saltem magnum pondus nostræ sententiæ addere tot definitiones Pontificum; qui juste existimantur, quod non ità facilè has Sanctiones emanassent, nisi in Ecclesia sat universe hæc sententia esset recepta. Infallibilia autem esse Romani Pontificis Decreta definivit Anacletus cap. Sacrosancta. Diss. 22. c. Facta 9. Q. 3. Gelasius c. Cuncta 9. Qu. 3. et præcipuè Paschalis II. c. Significasti. Extrav, de Elect. qui ità decrevit : Omnia Concilia per Romanæ Ecclesiæ auctoritatem robur acceperunt, et in eorum statutis Rom. Pontificis patenter excipiatur auctoritas. Bonif. VII. in cap. Sacrosancta : de Major. et Obed. dicens : Porrò subesse Romano Pontifici omnem humanam creaturam declaramus, definimus, et pronunciamus omninò esse de necessitate salutis. Leo IX. scribens ad Leonem Acridanum cap. 31. dixit : Petrus, et ejus Successores liberum de omni Ecclesia habent judicium. Idem declaravit Innoc. I. in Epist. ad Chartaginenses. Idem Dionysius Papa Ep. 2. ad Severum. Idem. Greg. Magnus. lib. 4. Ep. 52. Has quidem Sanctiones, licet in causa proprià, ut vocitant Galli, editas, Gersoni tamen, et quibuscumque aliis Auctoribus præferendas esse constat. Et quod Potestas Romani Pontificis sit superior omni Concilio magis patet ex irritatione Canonis 28. Concilii Chalcedonensis, quam decrevit S. Leo Papa

contra Privilegium primi loci post Romanum Pontificem delatum a Concilio Antistiti Constantinopolitano adversus Episcopum Alexandrinum: Sic enim S. Pontifex (Ep. 53.) scripsit ad Pulcheriam Augustam: Consensiones verd Episcoporum, Sanctorum Canonum apud Nicæam conditorum regulis repugnantes, unita nobiscum vestra Fidei pietate, irritum mittimus, et per auctoritatem B. Petri Apostoli generali prorsus definitione cassamus. Si Concilia Pontifici superiora essent, quo: modò S. Leo hujus Synodi Canonem irritare potuisset? Hinc Nicolaus 1. (Ep. 8.) ad ostendendum, omnes Conciliorum Sanctiones nullo robore pollere, nisi a Romano Pontifice firmentur, sic scripsit de S. Leone, qui non solum præfatum Canonem Chalcedonensem irritum fecit, sed etiàm acta Ephesini Concilii rescidit, quamvis unanimi consensu omnes Patres illa approbassent: Non ergò dicatis non egisse vos in causa pietatis Romanæ Ecclesiæ, quæ collecta Concilia sua auctoritate firmat. Unde quædam eorum, quia consensum Romani Pontificis non habuerunt; valetudinem perdiderunt. Quomodò non eget quælibet Synodus Romanæ Sedis, quando in Ephesino Latrocinio, cunctis Præsulibus probantibus, nisi magnus Leo, divinitus excitatus, totum Orbem, et ipsos quoque Augustos concuteret, Religio Catholica penitus corruisset?

Probatur demùm ex ratione: quia Regimen Monar-126 chicum inter alia est optimum, ut docet D. Thom. in 4. contrà Gentes c. 76. his præstantibus verbis : Optimum Regimen multitudinis est, ut regatur per unum, pax enim, et unitas subditorum finis est Regiminis, unitatis autem congruentior causa est unus, quàm multi, unde Christus. Jo. 10 16. dixit: Et fiet unum ovile, et unus pastor. Calvinus docuit Christum non instituisse Gubernium Monarchicum in Ecclesiá; sed communiter oppositum verè docent Catholici cum D. Cypriano; et idem Gerson. scripsit: Hæreticum esse qui contratium tenet; nullam aliam politicam constituit in Ecclesiá Christus præter Monarchicam. Adde, si Regimen in Ecclesiá non esset Monarchicum, non satis a Deo Eccle-

siæ bono provisum esset; nam cum rarò Concilia conveniant, et rarò convenire possint, ob incommoda, dispendia bella, rarò etiam hoc Regimen existeret. Et ideo D. Antonin. par. 3. tit 22. c. 2. §. 3. dixit, Christum Dominum Monarchiam in Ecclesia instituisse, Pontificem Vicarium suum constituendo. Quapropter pluries accidit, ut notat Bellar. l. 4. de Rom. Pont. c. 3. Pontifices absolute Hæreses sine Concilio damnasse, ut Pelagii, Priscilliani, Joviniani, Vigilantii, aliorumque multorum, quæ eo ipsò, quod a Papa damnatæ fuerunt, a totâ Christi Ecclesiâ pro veris Hæresibus habitæsunt. Hinc docet D. Thomas, quod auctoritatem, quam Concilia præ se ferunt, totam a Pontificià auctoritate exhauriunt Et ideo a Concilio ad Papam benè appellari potest, sed non a Papa ad Concilium. S. Th. Qu. X. de Potentià ar. 4. ad 13. sic loquitur: Sicut posterior Synodus potestatem habet interpretandi Symbolum a priori Synodo conditum...ità et jam Rom. Pontifex sud potest: Cujus auctoritate sold Synodus congregari potest, et a quo sententia Synodi confirmatur, et ad ipsum a Synodo appellatur. Et in opusc. Contrà Impugn. Relig. c. 4. dicit: SS. Patres in Concilio congregati nihil statuere possunt, nisi Auctoritate Romani Pontificis interveniente. Accedit S. Jo. a Capistrano de Papa, et Concilio dicens; Patet igitur expressissime Papam supra Concilium, et non Concilium suprà Papam jurisdictionem plenariam in omnibus obtinère. Et Concilium quantumlibet Œcumenicum Papæ subjici, et obedire teneri, a quo Salus Fidelium post Christum pendet. S. autem Antoninus p. 1. til. 23. de Appell. Pap. c. 3. §. 3. non abstinuit a declarando opinionem contrariam esse hæreticam, his verbis: Sed nec ad Concilium Generale a Papa appellari potest, quia Papa omni Concilio superior est; nec robur habet quidquid agitur, nisi auctoritate Rom. Pontificis roboretur, et confirmetur. Sentire ergò quod a Papa ad Concilium appellari possit, est hæreticum.

Objiciunt Adversarii I. et dicunt, si ergò Pontisex est suprà Concilia, hæc inutilia sunt, et frustrà ipsi

Pontifices toties, ut fidei quæstiones decernerentur, Concilia indixerunt. Sed responsio cuique patet; non enim Pontifices Concilia dicuntur convocasse, quia de Fide controversias definire non valerent, sed hoc fecerunt, ut, rebus magis ad trutinam mandatis, Hæretici validiùs convincerentur, et Dogmata Fidei, totius Ecclesiæ judicio examinata, statuerentur firmiùs, ac faciliùs a Fidelibus reciperentur. Et ideò (ut Adversarii opponunt, sed immeritò) plures Pontifices post suas Definitiones Concilia convocarunt: Sed omnia, quæ in Conciliis sunt umquàm definita circà res fidei, a Pontificia approbatione auctoritatem exhauserunt, prout declaravit Lateranense Ultimum sess. x1. ubi sic habetur: Consueverunt antiquorum Conciliorum Patres pro eorum, quæ in suis Conciliis gesta fuerunt, corroboratione à Romanis Pontificibus subscriptionem, approbationemque humiliter petere, et obtinere, proùt ex Nicana, Ephesina, Chalcedonensi, Sexta Constantinopolitana, Septima Nicana, Romana sub Symmacho Synodis habitis, eorumque gestis manifeste colligitur. Ità apud Porrect. in D. Th. 2. 2. q. 1.

Objiciunt II. textum Matth. 18. 15. Si peccaverit in 128 te frater tuus, vade, et corripe eum... quod si te non audiertt, die Ecclesiæ. Ergò dicunt, si correctio a Petro ad Ecclesiam est deferenda, Potestas suprema est in Concilio per Ecclesiam designato. Et confirmant ex verbis Innocentii IV. in cap. Ad Apostolicæ, de Sent. et re judic. in 6. Qui Frederico II. scripsit, se paratum esse de consilio Concilii suam revocare sententiam. Sed respondetur, quod Christus non direxit Petro verba illa ut suo Vicario, sed omnibus Discipulis et Fidelibus, præceptum correptionis imponendo. Deinde per illa verba, dic Ecclesia, non fuit designatum Concilium (quod rarò habetur), ut possit corrigere delinquentes, sed nomine Ecclesiæ intelliguntur Supenores jurisdictionem habentes, ut docent Chrysostomus Hom. 61. in Matth. Dic Ecclesiæ (explicat) Præsulibus scilicet ae Præsidentibus. Ad illud autem In-

nocentii respondet Bellarm, lib 2. de Conc. c. 18. posse intelligi de judicio discretivo, non decisivo. Præterquam quod ibi non agebatur de quæstione Fidei decernenda, sed tantum de sententia punitionis moderandâ, si id pro pace cum Imperatore per Pontificem excommunicato conciliandà conveniens visum fuisset. Hinc S. Irenæus 1. 3. adv. Hær. c. 3. loquens de Ecclesia Romana, ait: Ad hanc enim Ecclesiam propter principalitatem necesse est omnem convenire Ecclesiam (hoc est, eos qui sunt undique Fideles), in qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea quæ ab Apostolis est traditio.

Objiciunt III. D. Leonem, Eutychetis Hæresi damnata, judicium illud passum esse denuò in Synodo Chalcedonensi discuti: Ex quo inferunt, ipsum Pontificem sensisse suam Definition em sinè Concilio fallibilem esse. Sed respondetur, quod S. Pontifex non ideò permisit Synodum, quia suam Sanctionem non censuerit irreformabilem, sed ut error pleniori judicio Concilii potuisset aboleri, et omnia exorta dissidia, juxta Imperatoris desiderium, hoc modo sedari. Hoc patet ex ejusdem S. Leonis Epistola 17. patetque ex ejusdem Synodisubsequenti Decreto, ubisancitum fuit: Definitio omnibus placet: per os Leonis locutus est Petrus : hæc Fides Patrum : qui aliter sentit anathema est.

129 Objiciunt IV. Concilia Constantiense, et Basileense. De Constantiensi duo Decreta opponunt edita, unum in sess. 4. quo dictum fuit: Hac Sacrosancta Synodus Ecclesiam repræsentans potestatem a Christo immediate habet, cui quilibet cujusque Dignitatis, etiamsi Papalis existat, obedire tenetur in iis, quæ pertinent ad Fidem, et extirpationem dicti Schismatis, et reformationem generalem Ecclesiæ in capite, et in membris. Hoc Decretum editum in sess. 4. Fuit postea confirmatum in sess. 5. Sed antequèm ultrà procedamus, circà Decreta hæc sciendum, ut referunt Milant. l. c. et et Troila Tract. 7. §. 8. n. 58. ex Emmanuele Schelstrate de Sensu Decret. Concil. Constant., quod Sacrum Cardinalium Collegium cum tribus Nationibus (adversus Germanicam) interfuerunt in Sessione, tantum ob timorem Sigismundi Imperatoris, sinè animo articulum definiendi : Atque in scriptis Patres sunt protestati de nullitate Sessionis hujus. Verba autem Protestationis Cardinalium, et trium Nationum, factæ die 29. Septemb. anno 1417. hæc fuerunt: Clerus et Populus nonnullorum Regnorum nondum clare et solide huic Sacro Concilio adhæserunt propter rumores discordiarum, quas in eodem Concilio fieri audiunt, fides jam de eodem Concilio dicitur vacillare etc. Ità ap. Ronc. in Animad. in Nat. tom. 20. p. mihi 115. Insuper testatur Card. Turrecr. lib. 2. de Ecclesia c. 99. et 100. quod, sicùt apertissimè patet ex gestis illius Congregationis, Decreta illa, si ità sunt appellanda, facta sunt solum a Patribus aliquibus obedientia Joannis XXIII. Qui Patres tantum ad tertiam partem pertingebant; quâ de re (asserit Milante l. c.) Concilium definitionem illam emanavit, cum nondùm fuerit Œcumenicum. Et ideò quisque videt, cujus roboris sit illud Decretum tam tumultariè editum, saltem sinè unanimi suffragio Patrum : Nam, ut scripsit idem Joannes XXIII. Duci Bituricæ apud Troila n. 59. non fuerunt data suffragia per singulos, uti oportebat, sed incongruenter statutum fuit, quamlibet Nationem. unum suffragium habêre. Et hoc factum confirmat Cardinalis Alliacensis in Tract. de Eccl. Auth. p. 1. c. 4. qui in Concilio adfuit, hocque dubium in illo proposuit, ne ipsius Acta deindè în dubium de nullitate vocarentur. Hinc præfatus Cardinalis Turrecrem. l. c. qui etiàm Synodo interfuit, et Cajet. p. 1. de Auth. Papæ c. 8. absoluté asserunt, Decreta illa nullius fuisse momenti, cum non intervenerit Ecclesia: proùt etiam affirmavit Eugenius IV. in Apologia. contra Basileenses, affirmans, Quod ibi actum est universæ Ecclesiæ non debet adscribi.

Prætereà, adhuc præfatis Decretis admissis, respondent Bellerm. Turrecrem. Spondan. et alii, quod Decreta illa fuerunt pro Papa dubio, et tempore Schismatis tunc grassantis, cum inter tres Pontifices tunc

Tom. I. 23

constitutos quisque Pontificiam Dignitatem sibi vindicabat, sed ii omnes a Concilio fuerunt depositi, et Martinus V. eodem tempore a Cardinalibus Pontifex legitimè creatus. Et hoc benè constat ex ipsius Concilii verbis, ut suprà relatis; Cui quilibet .... obedire tenètur in iis, quæ pertinent ad Fidem, et extirpationem dicti Schismatis. Nec officiunt verba subsequentia. Et reformationem generalem Ecclesiae Dei in capite, et membris. Nam primò respondet Troila Tr. 7. art. 7. §. 8. n. 54. ex doctissimo Emman. Schelstrate de Sensu Decr. Conc. Constant., quod prædicta ultima verba fuerunt a Basileensibus adulterata in secundo Decreto. ubi eadem verba primi Decreti identicè respondent repetito, additis illis, et reformationem etc. Deinde respondet, quod Decreta illa loquebantur in subjectà materià, scilicet in casu Papæ dubii, in quo (ut notandum est in præmissis ) Suprema Potestas est in Concilio tam quoad materias fidei, quàm quoad definiendum, quis sit verus Pontifex, tunc enim quisque definitioni Concilii subjici debet. Tunc autem temporis in dubium revocabatur, quis esset verus Pontifex: Et quamvis legitimus Pontifex esset Joannes XXIII. ut aliqui contendunt, attamen hoc ubique non constabat; quapropter, ut habetur ex Historiis (apud Suarez de Fid. I. 3. c. 18.), ipse Joannes ad Ecclesiæ pacem firmandam sponte Pontificatum resignavit. Idem confirmatur ex declaratione ejusdem Synodi Const. sess. 5. ubi dictum fuit : Item declarat quod quicumque qui mandatis hujus S. Synodi, et cujusque alterius Concilii Generalis super præmissis seu ad ea spectantibus faciendis, obtemperare contempserit, etc. Ex quibus verbis sat patet, Synodum locutam esse tantum de Conciliis, quæ celebranda fuerint super præmissis, etc. Quæ autem erant illa præmissa, nisi Schisma sopiendum, Pontificesque dubii deponendi? Hæc enim fuit vera causa hujus Synodi celebrandæ, nempè eventus Papæ dubii. Cæterum in Congregatione habità die 11 Sept. anni 1417. communiter decisum fuit, quod Papa ritè et canonicè electus a

Concilio ligari non posset. Si igitur est certum, Papam non posse ligari legibus Concilii, certum est etiam Concilium non esse supra Papam, nec a Papa appel-

lari posse ad Concilium.

Nec obstat quod objicit Jueninus Inst. Theol. Diss. 4. q. 3. ar. 16. scilicet Martinum V. (ut in ult. Sessione Concilii legitur) per Advocatum Concilii hæc denuntiari jussisse : Se omnia, et singula determinata in materiis Fidei per Concilium Constantiense conciliariter tenere velle, ipsaque sic conciliariter facta appro-bare, et non aliter, nec alio modo. Ergò (dicunt) etiàm Martinus confirmavit Decreta quartæ, et Quintæ Sessionis. Nam respondetur: Per illa verba, in materiis Fidei, Martinus tantum comprehendere voluit Decreta adversus Wiclestum, et alios Hæreticos in Concilio damnatos, non verò Decreta de superioritate Concilii; hæc enim Decreta non ad Fidem, sed ad reformationem tantùm spectant, ut ipsi PP. dicebant, ad reformationem generalem Ecclesiae Dei in Capite, et in membris. Ergò Decreta illa minimè confirmare voluit Martinus. Resp. II. Decreta illa Pontifex non solum approbavit, sed expressè reprobavit: Cum enim a Concilio damnatus fuisset ut hæreticus quidam libellus a Joanne Falckemberg editus contra Regem et Nationem Poloniæ, Martinus obstitit, declaravitque hanc non esse Fidei causam. Et ex hoc, cum Poloni ad futurum Concilium. a Martino appellassent, Pontifex Constitutionem edidit, in qua dixit: Nulli fas est a Supremo Judice, videlicet apostolica Sede, seu Romano Pontifice Jesu Christi Vicario in terris appellare, aut illius judicium in causis Fidei (quæ tamquam majores ad ipsum, et Sedem Apostolicam deferendæ sunt) declinare. Hujus Constitutionis meminit Joannes Gerson in Dial. Apolog. pro Conc. Const. et hujus causa edidit Tractatum : An liceat a Pontifice appellare?

Accessit inde Synodus Basileensis, quæ non solum 132 Decretum Constantiense confirmavit, sed etiam Concilium suprà Papam indubium esse definivit; proposuitque tamquam credendas de Fide sequentes tres

impias Propositiones?

I. Veritas de Potestate Concilii Generalis, universalem Ecclesiam repræsentantis, suprà Papam, et quemlibet alterum, declarata per Constantiense, et hoc Basileense Generalia Concilia, est veritas Fidei Catholicæ.

II. Veritas hac, quod Papa Concilium Generale, universalem Ecclesiam repræsentans, actu legitimè congregatum super declaratis in præfatå veritate, aut aliquo eorum, sinè ejus consensu nullatenùs auctoritative potest dissolvere, aut ad aliud tempus prorogare, aut de loco ad locum transferre, est veritas Fidei Catholica.

III. Veritatibus duabus prædictis pertinaciter repugnans, est censendus Hæreticus.

Tandem usque adeò Basileensium Antistitum audacia pertransiit, ut postquam Eugenius Concilium Ferrariam transtulit, ausi fuerint ipsum a Sede Papali deponere, et hæreticum declarare, ac Amadæum Sabaudiæ Ducem in ejus locum sufficere nomine Felicis; reclamantibus tamen, et a Concilio recedentibus ferè cunctis Episcopis, ut testatur D. Antoninus Hist. tit. 22. c. 10. §. 4. et Spondanus ad ann. 1431. qui de hâc iniqua depositione sic scripsit: Crescente dissensione, adeò diminutus est eorum numerus, ut cum judicium in Eugenium intentarunt, vix triginta adfuerint, et in ejus depositione septem tantum Episcopi. Adeò ut ipse Felix posteà suæ electionis nullitatem agnoscens, ab omni jure ad Papatum se abdicaverit, et Nicolao V. Eugenii Successori obedientiam humiliter præstiterit.

Ludovicus Dupinus, quem secuti sunt aliqui alii ex Gallis, hoc Basileense Conventiculum Œcumenicam Synodum non erubuit appellare, dicens ipsam legitime a Martino V fuisse indictam, ab Eugenio autem IV. ut legitimam confirmatam, et demum a Nicolao V. in omnibus approbatam. Ad horum falsissimas suppositiones refellendas longa utique ac integra dissertatio requireretur, sed ne nimis a meo proposito recedam, breviter respondeo, et dico, quod hujusmodi Basileensis Conventus nullo modo Generalis Concilii nomen meretur; et hoc ex ipsis gestis, de quibus dubitari non potest, apertè constat.

Primò, quia numerus Episcoporum fuit in eo tam exiguus, ut nulla ratione potuerit umquam universalem Ecclesiam repræsentare. In Sessione enim II. et III. in quibus præfatæ definitiones editæ fuerunt septem vel octo tantum Episcopi adfuerunt; idque habetur ex Responso ipsius Synodi dato 6 ld. Nov. 1640. ubi legitur: Cum tempore primæ dissolutionis prætensæ pacis Prælati essent in Concilio, non numerum quatuordecim excedentes, neque medietas numeri Suppositorum in Concilio haberetur, quæ præmissis Actibus interfuit, etc. Et licet, aucto deinde Antitistum numero, in Sess. XVIII. fuerint Decreta II. Sessionis renovata; refert tamen Cardinalis Turrecremata in Resp. ad Basileenses habito in Concilio Florentino, et in Summ. de Eccl. l. 2. c. 100. quod in illà Sess. XVIII. non omnes consenserunt, sed plures protestati sunt; alii verò consensum præstiterunt, vel ut privatæ personæ vel potiùs violenter; alii tandem noluerunt intervenire, cum Decreta ederentur non per solos Episcopos, ut opus erat, sed per multitudinem populi parvi pretii, et nullius auctoritatis. Quod confirmatur ex Oratione Cardinalis Arelatensis ( quæ legitur apud Æneam Sylvium in Act Basil.), qui cum esset præcipuus promotor præstantiæ Concilii suprà Papam, ibi fortiter conquestus fuit de hoc Prælatorum dissensu, et ideò præsata Decreta inserioris potiùs Cleni suffragiis, quam ipsorum, adscripsit, dicens: Opus Dei hac vice fuisse autumo, ut inferiores ad dicendum reciperentur. Et prædictus Æneas Sylvius in Oratione habità ann. 1451. adversus Australes (ut refert Ludovicus Muratorius tom. 2. in suis Anecdotis) de relatis Decretis loquens, dixit: Inter Episcopos vidimus in Basiled coquos, et stabularios Orbis negotia judicantes.

Secundo nequit Concilium Basileense nuncupari ecumenicum, quia ibi non adfuerunt Legati Pontificii, ut oportebat. Quomodo enim Concilium dici potest ecumenicum, ubi Caput suum deest, quando existit Papa certus? S. Th. Opusc. contr. Impug. Relig. c. 4. docet: Sancti Patres in Conciliis congregati nihil sta-

tuere possant, nisi auctoritate Romani Pontificis interveniente. Et Glossa in Dist. 17. verb. et Gener. Con. ait : Universale (Concilium) est quod a Papa, vel ejus Legato cum omnibus Episcopis statuitur. Hinc Nicolaus I. Ep, 7. ita scripsit : In universalibus Synodis quid ratum, nisi quod Sedes B. Petri probavit, ut scitis, habetur ? Sicut e contrario quod ipsa sola reprobavit, hoc solummodò constat hactenùs reprobatum. Si igitur loquimur. de Sessione II. ut suprà habita 14. Kal. Mart. ann. 1432. habetur ex Act. miss. l. 2. quod Cardinalis Julianus, tunc temporis S. sedis Legatus, jam anteà die 8. Febr. se præsidentiå Concilii exoneravit. Adde quod Eugenius post primam Sessionem jam Concilium revocaverat, ut refert Didacus Payva ex Alexandr. a. 3. n. 1. Ità pariter in Sess. XVIII. Legati Pontificii defuerunt; nam alii abfuerunt, alii autem non ut Legati, sed ut privatæ personæ subscripserunt, ut supra diximus, et ostendit Roncaglia in Animadvers. ad Nat. Alex: sup. Conc. Bas. §. t. 1

Tertiò prætereà scitur, suffragia data in præfata Synodo minimè fuisse libera, ut refert Cardinalis Turrecr. et ut asseruit Eugenius in sua Bulla ad Archiep. Colon. edità 3. Idus Februar. ann. 1431. dicens: Plerique accedere sunt coacti, in quibus nec vis, nec potestas Concilii Generalis consistit, quorum dellberationes minime sunt libera, cum ab eorum qui compulerunt, voluntate dependeant. Quapropter S. Antoninus p. 3. tit. 22. cap. 10. §. 4. vocavit hanc Basileensem Synodum Conciliabulum viribus cassum, et Synagogam Satanæ. S. Jo. de Capistrano de Papæ et Conc. Auct. c. 3. appellavit illam Synodum profanam, excommunicatam, et Basiliscorum speluncam. Episcopus Meldensis Legatus Caroli VII. ad Eugenium (apud Raynald. ad annum 1441. n. 10.) nuncupavit Dæmonum cotervam. Florentinum in Sessione habita ann. 1439. prid Non. Sept, damnavit Declarationes Basileenses tamquam impias, et scandalosas. Concilium demum Lateranense V. ut legitur in Bulla Leonis V. edita, præfato Concilio approbante, Synodum Basiliensem Conciliabulum

schismaticum, seditiosum, et nullius auctoritatis agnovit. Quis ergò modò Concilium illud legitimum dicet. quod temerarii, profani, et diabolici grande nomen promeruit? Postquam igitur Eugenius Basileensem Synodum revocavit, porsùs quidem illegitima ipsa evasit. Nec obstat, quod Eugenius deinde dissolutionem illius revocasset, ut Adversarii objicient; nam refert Card. Turrecrem. dict.l. 2. c. 10. hanc revocationem ab Eugenio metu extortam fuisse, et ipsius Constitutionem revocationis quodammodò ipso nesciente fuisse publicatam. Scripsit enim S. Athanasius (Ep. ad Solitar.); Non est censenda ejus sententia, quam minæ et terrores extorserunt, sed ea, quam protulit, cum liberos haberet affectus. At dato, quod Eugenius liberrime dissolutionem Concilii revocasset, ipse tamen ut patet ex ejusdem Epistolis 1. 15. p. 117. et 123. et l. 17. p. 201. expressè declaravit Decisiones tantum ad extirpandam Hæresim, et pacem inter Principes statuendam editas, non autem ladversus Pontificiam Potestatem pertinentes, confirmasse. Atque in ipsà Constitutione revocationis Dudum, duas conditiones apposuit; unam ut Legati ab eo Deputati, ad Concilii præsentiam cum effectu admitterentur. Alteram, ut expressit: Ut omnia et singula contra Auctoritatem nostram facta priùs omninò tollantur. Sed Patres Basileenses neutrum implevêre: Neque enim Decreta abstulerunt, neque Legatos in Session. XVIII. admiserunt, nisi exutos omni jurisdictione coactivà, contra Eugenii intentionem; imò nec etiam Legatorum assensum in Session. XVIII. ubi Decretum de præeminentià Concilii fuit renovatum. curaverunt obtinêre: Nam testatur Cardin. Turrecrem. in præfata Respons. ad Basileenses in Concilio Florentino, quod in dictà Sess. XVIII. Præsidentes Pontificis non consenserunt, imò contradixerunt, et protestati sunt. Licet aliqui non ut præsidentes, sed ut privatæ personæ, et quasi violenter, cum aliter non admitterentur ad præsidentiam, in renovationem illam consenserunt. Deinde, cum ipsi Basileenses Patres instan-

ter postmodum ab Eugenio approbationem Decretorum suorum petiissent, illam numquam Eugenius concedere voluit, ut ipse Eugenius in Concilio Florentino declaravit, inquiens: Nos quidem progressum Concilii approbavimus, non tamen ejus Decreta. Et cum Rex Romanus ac Imperii Electores instassent pro Decretorum confirmatione, Eugenius scribens ad legatos suos in Germania, quamvis Concilia tum Constantiense, tum Basileense in sua Epistola fassus sit venerari, verumtamen ibi expressè protestatus est ea suscipere, absque tamen præjudicio juris dignitatis, et præminentiæ S. Sedis Apostolicæ, ac potestatis sibi et in eadem canonice sedentibus concessæ. Atque in Synodo Florentina ad proscribendas Propositiones Concilii Basileensis. Concilium Pontifici præferentes, Constitutionem edidit Moyses ( quæ legitur in nova Editione Veneta Conciliorum tr. 18. n. 1202.) in quâ habetur: Quas Propositiones juxta pravum Basileensium intellectum, quem facta demonstrant, velut S. Scripturæ, et SS. Patrum, et ipsius Constantiensis Concilii sensui contrarias, tamquam impias, scandalosas, necnon in manifestam Ecclesiæ scissuram..... cedentes, ipso Sacro approbante Concilio, damnamus et reprobamus. Vide hîc autem, quam futilis sit verborum istorum ingeniosa interpretatio Natalis Alexandri dicentis, quod ideò Eugenius Propositiones illas damnavit, quia hæresis notà inurebantur qui adversus eas sentiebant; Nam ad istius commenti insubsistentiam probandam sufficit verba relatæ Bullæ relegere, quibus clarè patet, noluisse quidem Pontificem ab hæresi tutari solùm qui contrà Concilium sentiebant, sed expressè damnare voluisse et reprobare tamquam impias, scandalosas, necnon in manifestam Ecclesiæ scissuram cedentes Propositiones illas, juxtà (nota) pravum ipsorum Basileensium intellectum, qui asserebant, Concilium præstare Pontifici etiàm certo: et hujusmodi intellectum, quem facta demonstrabant ( cum Patres Basilieenses Eugenium monuerint, citarint, etc.) utique Pontifex improbavit,

Instant Adversarii, et ajunt præfatam Constitutionem Moyses postmodùm abolitam fuisse a Nicolao V. Sed reverà in Litteris Nicolai (ut vidêre est apud ipsum Natalem art. 4. num. 15.) nihil aliud reperitur, quàm confirmatio possesionum et collationum Beneficiorum, quas fecerant Basileenses, nullà penitùs factà mentione potestatis prætensæ Concilii suprà Papam.

Instat ultimò pro superioritate Concilii Ludovicus 134 Maimburgus, objiciens, eosdem Pontifices aliquandò Conciliorum superioritatem suprà Papam fuisse consessos. Et opponunt I. factum Siricii, qui ab aliquibus Episcopis requisitus super errore Bonosi, nempė, quod B. V. Maria alios post Jesum filios suscepisset; respondit, super hanc controversiam se non posse judicare, cum ejus judicium Concilio Capuensi commissum fuerit. Sed respondetur 1. quod hoc argumentum probaret nimis, nam hoc modo Papa non solum Generali Concilio inferior esset, sed etiam Provinciali. quale erat Capuense. Resp. 2. quod hæc verba falsò Siricio apponantur; cum tantum in Epistola 79. Ambrosii reperiantur. Resp. 3. quod, dato etiàm, quod sint Siricii, Siricius ibi non declaraverit se Synodo inferiorem, sed significavit dedignari sua auctoritate ex declaratione illius Concilii causam judicare: Et patet exverbis ibi: Nos quasi ex Synodis auctoritate judicare non convenit. Vide Troil. loc. cit. Opponit. II. Maimburgus testimonium Sylvestri II. quod si Romanus Episcopus Ecclesiam non audierit, ut Ethnicus habendus sit. Respondetur, illud testimonium non fuisse Sylvestri, sed Gerberti Monachi qui (ut referunt Baronius anno 992. et Spondanus anno 991. n. 2.) dum fuisset illegitime assumptus ad Rhemensem Archiepiscopatum, Arnulpho injuste deposito, et tunc contende bat sui confirmationem, non obstante dissensu Pontificis, Seguino Metropolitano verba illa scripsit. Sed postmodum idem Gerbertus, cum favore Otthonis Imperatoris ad Pontificatum assumptus esset, ipsuminet Arnulphum in suam Rhemensem Ecclesiam restituit. Opponit III. Maimburgus confessionem Pii II. qui in Tom. I.

suâ Bullâ Retractationis fassus est, ipsum anteà in Synodo Basileensi antiquam sententiam de superioritate Consilii tutatum fuisse: Ergò, arguit Maimburgus, hæc est antiqua sententia. Sed respondetur, opus esse legere Bullam præfatam (apud Troilam Tract 7. art. 7. n. 9.), et ibi patenter quisque intelliget, quo sensu Pius asseruerit sententiam illam antiquam; antiquam, quia ipse priùs, cum non esset Pontifex (tunc temporis dictus Æneas Piccolominus), pro superioritate Concilii contenderat: Sed posteà, veritate perspectà, adhuc antè Pontificatûs adeptionem se retractavit, ut patet ex Epistolâ ab ipso ad Eugenium IV. missâ. Hinc cernitur, quàm fraudulenter miser Maimburgus ges-

tis, verbisque utatur.

Adversarii pro eorum opinione stare dicunt Cardinales Cusanum et Alliacensem, item Gersonem, Almaynum, Adrianum VI. Panormitanum, Alphonsum, Tostatum, Dionysium Carthusianum, et Driedonem. Sed operæ pretium est observare cum Roncaglia in Animadvers. S. xi. in Natalem Alex, de Concil. Constant. quod exceptiones præfatorum auctoritatibus opponantur. Cardinalis enim Cusanus, licet priùs in libro de Concordià Concilium Papæ prætulisset, tamen posteà non obscurè oppositum se sensisse ostendit : Signanter in Epist. 2. de Usu Calicis ad Bohem. docuit Romanam Ecclesiam esse, ac jugiter futuram Columnam veritatis, et proinde numquam a Fide defecisse, nec alterius sedis correctione indiguisse; ac veritatem certò apud eos inveniendam, qui a Romano Pontifice non separantur. De Alphonso Tostato refert Spondanus ad annum 1447- quod ipse ideò Papæ prærogativis fuit infensus, quia quædam suæ theses Eugenio IV. non fuerunt acceptæ, et repulsæ fuerunt a Cardinali Turrecrematà: proinde scripsit Spondanus, quod ipse in Pontificum auctoritatem invectus præ studio tuendi sun apparuit, sed cum non obtinuit quod petiit, non potuit adeò genio imperare, ut non acerbiùs rem in contradictores ageret. Verumtamen ipse Tostatus, in c. 16. Matth. sic scripsit: Voluit Christus, quod Confessio Fidei esset

per Petrum solum, ut innuatur quod talis Fides tenenda est, qualem prædicat Romana Sedes, quæ est Mater et Caput Ecclesiarum, cui Petrus præfuit. De Panormitano (in Compendio gestorum ejns inter vitas Pontificum descriptas a Ciaconio) legitur, quod hic Doctor fuerit a Rege Aragonensi, contrà Eugenium irritato, ad Synodum Basileensem datà operà missus, ut Romani Pontificis Auctoritatem impugnaret, proùt jam egisse resert Panzaroli de Leg. Interpret. subdens, eumdem ex pluribus responsis editis magnam pecuniam conflasse, pleraque indigna egisse. Cæterùm legens quæ ipse scripsit in cap. Significasti, de Elect. circà Potestatem Conciliorum, numquàm asserere poterit, ipsum infallibilitatem Conciliis tribuisse adversùs Pontificis Potestatem.

De auctoritatibus Alliacensis, Gersonii, et Almaini scribit Andreas Duvallius eas non multi faciendas, cum præfati Auctores tempore Schismatis scripserint. Addit Thomassinus diss. 15. in Conc. n, 24. Gersonium scripsisse exasperatum schismatis pertinacis importunitate; atque ideò plurimum degenerasse a reverentia Pontificum Gallicanorum, qui cum Leone adfuere domanæ Synodo. Antiquitas ergò eorum, et numerus anteponi debet novitati et paucitati per abrupta molienti sese extricare a schismate intricatissimo. Jactant etiàm habere Adrianum VI. Sed revera hic Pontifex, dum privatus Doctor fuerat in Universitate Lovaniensi, nil aliud scripsit (Sum Theol. in 4. sent. de Sacr. Confirm.) quam posse Pontificem in sua Decretali hæresim docêre, scilicet intelligendum, quatenùs doceat proùt Doctor privatus, non verò ut Doctor Ecclesiæ. Quis enim negabit, Papamut hominem erroribus posse esse obnoxium? Jactant etiam Dionysium Carthusianum pro ipsis esse, sed qualis fuerit hujus Doctoris sententia, valdè dubium est; nam hic expendens in lib. de Auctoritate Papa, et Conc. part. 2. a. 48. dicit, Papam intolerabiliter vitiosum subjici Concilio; sed ibidem aliter loquitur dicens: Papam, ut summum Ecclesiae Pastorem, non posse a Generali Concilio judicari aut deponi, quia ut

talis est Superior, et Prælatus, et Judex Ecclesiæ. De auctoritate Driedonis (ut observari potest. in l. 4. c. 4. in fin.), ipse nihil aliud sentit, nisi quod Pontifex Concilio subjiciatur, si Doctrinam Evangelio contrariam pertinaciter defendat, quod nemo negat. En quomodò istæ omnes auctoritates ab Adversariis Romanæ Sedis adductæ, aut infirmæ sint, aut dubiæ.

Ex his omnibus deniquè, in unum colligendo sensum Scripturarum, Pontificum, Patrum, ipsorumque Conciliorum, quisque animadvertere potest, nostram sententiam non esse tam nostram, quàm totius Ecclesiæ sententiam, regulam, et sensum. Et ideò non ipsam, sed potiùs oppositam, ut futilem, sæpiùsque convulsam, meritò censendam ac rejiciendam.

## DUBIUM III.

An vis, et substantia Legis Positivæ dependeat ab acceptatione Communitatis?

136 An obliget Lex non acceptata?

137 Quid si Lex a majore parte Populi non accipiatur? Quante tempore præscribantur Leges?

138 An peccent Legem non acceptantes? Et an Lex pendeat ab acceptatione Populi? Quid circà Leges Pontificias? Quid circà Civiles?

139 Quid si Lex sit ardua, vel abrogata, vel si major pars eam non receperit?

- 436 « Resp. Etsi ità sentiant Canonistæ, Item Navar.
  - » Azor. etc. citati a Laym. lib. 1. tr. 4. c. 3. eo quod » ponant leges hâc tacitâ conditione ferri, si a Populo
  - fuerint acceptatæ, alioquin vim, seu obligationem
  - » non habituras. Verior tamen sententia est Theolo-
  - » gorum, leges absoluti Magistratûs non pendere a
  - Populi acceptatione, et consensu, sed mox ut le-
  - » gitimè promulgatæ sunt, obligare Populum ad re-
  - » cipiendum. Undè a Laym. loc. cit. resolvuntur hi
  - » Casus.
    - . I. Episcopis ex officio incumbit novas Leges Pon-

Cap. I. De naturâ, et obligatione Legis. Dub. III. 189

• tificias (ut Principibus Imperatorias) promulgare » per suas Diœceses, atque in usum deducere.

» Si lex in provincia promulgata sit, sed a majore 137

parte Populi non accipiatur, nec observetur; tune,

» si Legislator id sciat, et urgeat observationem,

· quisque tenetur eam servare, quia potius caput suum,

» quàm reliqua membra, sequi debet.

- » Si deinceps nesciat non accipi, nec deduci ad » usum, durat legis obligatio, donec elabatur decen-
- nium: quo elapso, præscriptum est contrà eam,
- sivè Imperatoria sit, sivè Pontificia, et tunc non
- ampliùs obligat. Uti et Lex Ecclesiæ, etsi semel re-
- · cepta sit, aboletur per præscriptionem, sed anno-
- rum plurium, nempè quadraginta Navarr. Azor.
- » Suarez\* (Sed vide dicenda n. 139. v. Lim. 2.)\*
- » 4. Si tu legem promulgatam paratus sis suscipere,
- et datà occasione etiàm observes; sed alii plerique
- » e Communitate non recipiant, nec recepturi videantur, tunc saltem ab ea excusaberis per discretionem.
  - 5. Etsi primi Episcopi fortè peccaverint, non reci-
- piendo legem, nec in usum deducendo, successo-
- » res tamen eorum, si post longum tempus videant
- non observatam, credere possunt esse sublatam perpræscriptionem.
- » 6. In dubio, num lex recepta sit, necne, præsu-» mendum est pro ipså: quia factum in dubio præ-
- sumitur, si de jure faciendum erat. Vide Azor. 1.
- » 5. c. 4. Lay. hic cap. 3. Salm. de leg. disp. 13. s. 3. »

  Quæritur, an Lex obliget de se independenter ab 138

acceptatione populi? Certum est peccare Legem justam non acceptantes ex Prop. 28. ab Alex. VIII. quæ dicebat: Populus non peccat, etiàm si absque ulla causa non recipiat Legem a Principe promulgatam. Ratio, quia, licet Lex de se non obligaret, nisi Populus eam acceptaret, tamen Princeps jus habet, ut subditi justas leges suas recipiant. Dubium fit, an essentia Legis pendeat ab acceptatione Populi, ità ut ipsa non liget, donec Populus acceptet? Et hîc distinguendum inter Leges Ecclesiasticas: et Civiles. Et

quoad leges Ecclesiasticas certum est, quod Summus Pontifex possit obligare ad Leges Populum Christianum independenter ab illius acceptatione, quia certum est, Papam non recipere potestatem legislativam a populo, sed a Christo Domino, qui dixit: Pasce oves meas. Quodcumquè ligaveris super terram etc. Et idem dicitur de Episcopis, qui vel immediatè, vel mediatè ( ut suprà ) per Christi Vicarium ab eodem Domino potestatem habent. Vide Sal. c. 1. n. 94. An autem idem sit quod Leges Civiles? Vide infrà.

Quæstio igitur est, an lex, ubi non exprimitur velle Principem obligare independenter ab acceptatione Populi, de se obliget sinè Populi consensu?

Circà leges Pontificum, vel aliorum Prælator m, prima sententia negat ex c. 3. dist 4. §. Legis; ubi haoetur ex S. Aug. Leges constituuntur, cum promulgantur; confirmantur, cum moribus utentium applicantur Ratio, quia hoc spectat ad suave regimen Ecclesiæ, ut perturbatio Populi evitetur. Ideòque multa Decreta Pontificia de facto non obligant, quia non sunt acceptata. Ita Cabass. Theor. Jur. 1. 1. c. 4. n. 5. Et Val Fill. Reg. Bon. Cov. et alii apud Salm. c. n. 98.

Secunda sententia contraria, cui subscribimus, affirmat, quia Prælati Ecclesiastici non habent potestatem a Populo, uti prænotatum est a principio. Ad textum S. Aug. respondetur, Leges per acceptationem confirmantur facto, non jure. Ità Salm. ib. n. 99. et seq. cum Laym. Suar. Pat. etc. Notatur autem, quod lex tunc dicatur recepta, cum major pars Communitatis eam recipit in totum, vel in partem. Salm. n. 97.

cum Bon, et Val.

Idem, quod dicunt de Legibus Pontificiis, dicunt etiam de Legibus Civilibus Busemb. cum Pal. Suar. Laym. etc. apud Salm. cit. c. 1. nu. 101. (Quamvis negent alii ib. cum Croix 1. 1. n. 591.) Ratio, quia obligatio legis oritur non ex acceptatione Populi, sed ex ipsa potestate Principis, quam habet condendi leges independenter a Populo.

Limitant aliqui DD. (sivè lex sit Civilis, sivè Eccle-

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. III. 191 siastica) 1. si lex sit difficilis observantiæ, vel contraria consuetudini: quod judicatur ex arbitrio Prudentum: Vel si plures ab ea appellent. Ita Pal. Suar. Salas apud Salm. ib. n. 104. Contrarium tamen sentiunt Tap. et Gorgon. ib. n. 105. Salmanticenses adhærent primæ sententiæ, quandò lex est adeò dura, ut per epikejam judicetur, quod si Legislator illas circumstantias advertisset, legem minimè emanasset.

Limitant 2. si lex fuerit abrogata per desuetudinem 130 a majori parte Populi. Sed dubitatur inter DD. an præscriptio per decennium sufficiat ad abolendas leges Ecclesiæ? Negant cum Busemb. ut suprà n. 3. Salm. de Leg. c. 6. n. 17. cum Bon. Laym. Diana, etc. quia ad præscribendum adversus Ecclesiam requiruntur 40. anni, ut habetur ex cap. De quarta, et cap. ad Aures, de Præscript. Sed Lessius l. 2. c. 6. n. 47. et Pal. Sa, Gran. Nav. et Azor. apud Salm. loc. cit. probabiliter dicunt sufficere decem annos, sivè leges sint receptæ, sivè non: quia non major ratio habenda est de consuetudine contrà legem Ecclesiasticam, quam Civilem, cum nullum jus inter has leges distinguat. Respondet autem Lessius ad citatos textus, eos non loqui de Legibus, sed de juribus, et bonis immobilibus Ecclesiæ præscribendis; nomine autem jurium Ecclesiæ non veniunt quidem Ecclesiæ leges. Quandò verò lex numquam fuit recepta, certè sufficit decennium pro utrâque lege sivé Civili, sive Ecclesiastica, ut [dicit Bus. hic. n. 3. Et tune, licet primi non observantes peccarint, præsentes tamen non peccant. Salm. n. 106. cum Suar, Bon. Pal. et comm. cum Busemb. híc. n. 5.

Limitant 3. Si major, et sanior pars Populi legem non receperit; quamvis enim primi non acceptantes peccent, si desuetudo nondùm sit præscripta: cæteri tamen non tenentur ad legem; nam præsumitur Princeps nolle hoc obligare ad observandum quod non est a majori parte receptum. Ita Salm. n. 107. cum Suar. Pal. Tap. etc. cum Busemb. htc. n. 2. et Less. L. 2. c. 22. u. 98.

Quæritur hîc, an si Populus supplicet Principem, ut revocet legem, teneatur illam observare? Negant Bon. Villal. Salas, etc. apud Salm. c. 1. n. 111. Sed rectè contradicunt Salm. cum Suar. et Pal. At si princeps audiat supplicationem Populi, et taceat, nec instet pro observantià, censetur legem abrogare; nisi aliud conjiciatur ex circumstantiis. Salm. c. 1.n. 112. cum Pal. Bon. Salas, et aliis.

#### DUBIUM IV.

# An præcepta etiàm humana obligent sub peccato, et quali?

140 An Legislatores humani possint præcipere! Et quot conditiones requirantur, ut Lex obliget?

141 An Superior possit præcipere rem levem sub culpå gravi?

142 An res levis fiat gravis per circumstantias, præsertim contemptús?

143 An res gravis possit præcipi sub levi?

144 Quando præsumatur Lex obligare sub gravi?

145 An Lex pænalis obliget ad culpam?

146 Quid de Lege sub pæná suspensionis etc.

147 Quid si Lex assignet pænam, et simul præcipiat?

148 An incurratur pæna, antè sententiam?

149 Quid de pænis positivis, et inhabilitantibus?

150 An pana conventionalis solvi debeat antè sententiam?

151 An Lex irritans actum carentem solemnitatibus obliget in conscientid?

- 152 An teneamur tollere impedimentum obstans impletioni Legis? (Sed vide etiam lib. 3. n. 1045.)
- Resp.: Cum Deus sit Dominus noster, atque etiàme Superioribus parere nos jusserit, non solum ipse, sed et illi nobis præcipere possunt, et præcipiunt, tum sub pæna, tum etiam sub culpa, sivè peccato; seque gravi, aut levi, proùt et rei præceptæ ad intentum finem necessitas et materiæ quantitas, et
- eorum voluntas esse habent, quæ ex eorum verbis,
- » circumstantiis, aut prudentum æstimatione solet

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. IV. colligi. Ità Theologi communiter, S. Th. Suar. Sa-• las, etc. »

Ut lex obliget, quatuor conditiones requiruntur. I. Ut lex sit pro totà Communitate. II. Ut Legislator habeat publicam potestatem. III. Ut lex sit perpetua. IV. Ut sit ad bonum commune : deindè sit honesta. justa, et possibilis. Vide Salm. de Leg. c. 1. ex n. 7. Hinc Lex differt a Præcepto, seu Mandato; nam Præceptum fertur pro personâ particulari, et etiàm a persona privata. Deinde Præceptum est ad tempus, cum cesset morte mandantis; nisi res sit ampliùs integra. vel nisi Præceptum sit ad causas pias vel pariter favorabiles. Vide Croix lib. 1. n. 565. et 566. Salm. d. e. 1. n. 5.

#### Undè resolvuntur hi Casus.

« Graviter peccat, qui deliberate, et in materia » magna violat præceptum aliquod Decalogi, vel » Ecclesiæ.

« 2. Cum res levis est, non peccat mortaliter trans- 144

» grediens, etsi Superior sub mortali præceperit: » quià id eum posse negant Suar. Laym. et alii com-

» muniter; v. gr. ne quis frangat silentium, ne edat

» uvam, ut claudat ostium, etc. quia est res parva,

» et incapax tantæ obligationis. Nec ipse Deus in ma-

» terià parvà sub mortali obligat. Vide Less. l. 2. c.

\* 4. d. 9. Salas d. 10. s. 7.\* (Est communissimum apud

» Salm. de Leg. c. 2. n. 18. Tenent tamen in Tract. 15. » de Statu Relig. c. 6. ex n. 85. cum S. Th. Valent. etc.

» contra Sanch. Vasq. etc. posse Prælatum Regula-

» rem præcipere sub gravi, quod a Regula præceptum

» est tantum sub levi, si timetur, quod regula aliter non » observetur.)

« 3. Aliud esset, si materia aliàs levis, fieret gravis 142 » ratione circumstantiarum; ut verb. gr. contemptus,

» scandali, magni boni communis, vel finis a Legis-

» latore intenti. Sic abstinentia a pomo in Paradiso,

» in se quidem parva, gravissima tamen erat ex

» cipeumstantia finis. Suar. l. 3. c. 25. » Tom, I.

Nota, quod in quâcumque materiâ contemptus formalis legis, aut Legislatoris (quod est contemnere legem!, vel Legislatorem, seu Superiorem quà Superior est) semper est peccatum mortale. Salm. c. 2. n. 38. cum S. Th. Suar. et communi. Secùs si contemnatur res præcepta, quià parvi æstimatur, vel ex indignatione particulari contrà Superiorem. Salm. c. 2. n. 35. cum Sanch. Cajet., etc. Contemptus enim non quà Superioris, sed quà singularis personæ, v. gr. quia indocti, imprudentis, etc. de se non est culpa mortalis; nisi forsàn judicium sit graviter temerarium. Ita Salm. ib. n. 40. cum Pal. Sanch. Less. Bon. Hinc dicunt rarò contingere peccatum mortale ratione contemptûs.

« 4. Quandò materia est gravis, potest Superior
 » præcipere sub culpå tantùm levi: quia sicut potest
 » nullo modo obligare non præcipiendo: ità etiàm
 » potest obligare sub veniali tantùm. Ità Suar. Less.

» loc. cit. contrà Vasq. »

Quæstio est, an Legislator in materià gravi possit obligare tantùm sub levi, Prima sententia negat, quià gravitas obligationis non dependet ex voluntate Superioris, sed gravitate materiæ. Ità Bellarm. Reg. Sot. Vasq. Bec. Secunda tamen sententia probabilior affirmat, quià in legibus obligatio taxatur a Legislatore juxtà finemintentum, ad quem aliquandò expedit non imponere obligationem gravem in gravi materià. Ità Lessius l. 2. c. 41. n. 46. Salm. de Leg. c. 2. n. 20. cum Sanch. Pal. Bon. Val. etc. Sicut benè quis potest vovere in quacumque materià, etiam gravissimà, tantùm sub levi; ut S. Antonin. Pal. Sanch. etc. apud Salm. ib.

« 5. Potissima signa, ex quibus colligi possit, an
» lex obliget sub gravi culpà, sunt hæc. I. Si materia
» sit gravis, et non constet in contrarium de voluntate præcipientis. Undè Cajet. in summ. verb. Cler.
» docet, Clericos tantùm peccare venialiter, dum contrà præcepta juris positivi aves, et canes sequuntur
» ad venandum, II. Si verba magnam vim habent.

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. IV. 195

ut jubemus, interdicimus, in virtute sanctæ obedientiæ; vel vi voti, aut juramenti, vel graviter
mandamus, etc. III. Si pæna magna adjiciatur, ut
excommunicationis, depositionis, maledictionis

eternæ, exilii perpetui, mortis, etc. IV. Si ità fert
usus, et consuetudo inter peritos, et timoratos: quià
consuetudo est optima legum interpres, ut patet
in lege jejunii Ecclesiastici, et abstinentiæ a carnibus; item Communionis annuæ, quas graviter
obligare probant hic Tol Laym. c. 14. n. 4. Bonac.
p. 7. S. 4. »

Docet Auctor legem obligare sub gravi, si magna 145 pæna ei adjiciatur. Hîc addendæ sunt plures quæstiones scitu necessariæ; Et antè omnia est notandum, quod alia sit Lex purè pœnalis, quæ nullum dat præceptum, v. gr. Qui hoc fecerit, solvat pœnam. Et hæc non obligat in conscientià, etiamsi pœna sit gravissima, ut Salm. c. 2. n. 53. cum Nav. Pal. Tap. Regin. etc. Hinc leges oppidorum prohibentes sub pænà cæsionem lignorum, sivè herbarum, piscationem, venationem, non obligant sub culpà, sic enim habet consuetudo. Ità Salm. ib. n. 54. cum Nav. Val. Montes. etc. Alia est Lex non purè pænalis, seu mixta, quæ præcipit, et pænam imponit, v. gr. Nemo hoc faciat sub pænà etc.

Omnes leges sub pænå excommunicationis latæ sententiæ obligant graviter: Est commune. V. Salm.

c. 2. n. 44.

Quæritur 1. An obliget sub gravi lex, quæ præcipit sub pænå Suspensionis, Interdicti, vel Irregularitatis? Negant obligare sub gravi, cum ista possint inquiri sinè peccato gravi, Cajet. Val. Salon. (et Azor. quoad Suspensionem) apud Salm. ib. n. 45. Contradicunt tamen Salm. tam quoad Irregularitatem cum Sanch. Pal. Tap. etc. quàm quoad Interdictum, et Suspensionem, si sint majores, proùt Suspensio ab Officio, vel Beneficio ad longum tempus, et Interdictum ad omnem usum, quæ dicunt non posse incurri sinè peccato gravi. Ità Salm. de Cens. c. 1. n. 126. ex

Suar. Bon. Con. Pal. etc. ibid n. 124. (Vide etiàm de hoc l. 7 de Censur. n. 313.) Et idem dicunt de aliis pœnis spiritualibus gravissimis dict. n. 45. ut sup.

quid si tales pœnæ sint ferendæ sententiæ, an obligent sub gravi? Alii affirmant: Alii probabiliùs negant, ut Salm. de Leg. c. 2. n. 46. cum Cajet. Pal. Suar. Sanch Vasq. etc. Nisi dicatur, quod censura incurratur sine aid monitione. Vel nisi de se materia sit gravis.

247 Quæritur 2. An Leges assignantes pænam temporalem et simul præcipientes, obligent ad culpam, an solum ad pœnam? Prima sententia negat, uisi ipsa Lex exprimat velle obligare etiam ad culpam. Ita Nav. Man. c. 23. n. 55. et 60. ubi ait: Leges humana etiàm præcipientes, quæ pænam temporalem constituunt in dubio ad externam non obligant, quatentis sunt leges ejus qui pænam statuit. Ità etiàm Cajet. in Summ. v. Clericus. S. Verum. Item Mencada, Gomez, Imola ap. Salm. de Leg. c. 2. n., 47 et probabilem ibid. vocant Val. Bon. Dian. Tap. ac Vill. et loquendo de lege civili probabile etiàm putat Mazzot, de Leg. q. 2 c. 1. cum Fill. Ratio, quià, licet Principes benè possint obligare tàm ad pœnam, quam ad culpam, tamen cum non sint imponenda onera sinè necessitate, non præsumuntur ipsi velle ad culpam obstringere, quandò sufficit prena ad eos coercendos: Et ità hujusmodi leges dicunt consuetudine interpretari. Veriùs tamen contradicit secunda sententia quam absolute tenent Salm. l. c. n. 49. et probabiliorem ibi censent Val. Bon. Dian. Tap. et Vill. Ratio, quià hæc est differentia inter legem pure pænalem, quæ obligat ad solam pænam, et hæc est, quandò in ea tantum pæna assignatur; et legem mixtam, quæ obligat etiam ad culpam; et hæc est, quandò ultrà pænam præceptum adjungitur; ipso enim præcepto tunc creditur Superior velle ad culpam obligare, ne frustrà videatur præcipere. Quid si poena sit magna? vide dicenda de Rest.

1, 3. n. 616. Quæritur 3. An incurratur pæna antè Judicis sen-

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. IV. 197 tentiam? Pœnæ spirituales, ut excommunicatio, irregularitas, etc. quandò imponuntur ipso facto, non indigent sententia; est certum apud omnes, vide Salm. de Leg. c. 2. n. 57. Et patet ex c. Non dubium de Sent. ex c. Significasti de Hom. et aliis. Idem dicitur de pœnis privativis, modò reus subire eas possit sinè infamià, sicut esset privatio vocis activæ, et passivæ, ut Suar. 1. 5. c. o. n. 5. Bon. D. 1. q. 1. p. 7. n. 10. et Salm. n.-58. cum Tapia, Vasq. Montes., etc. Et modò alicubi non habeat aliter consuetudo particularis: Salm. n.60. Adde, nisi pœna consistat in privatione alicujus juris acquisiti, puta in Beneficio, electione, etc., tunc enim semper requiritur declaratio juridica vel pœnæ, vel saltem criminis, etiàmsi pœna imponatur, ipso facto incurrenda, nullà expectatà declaratione, ut docent Less. 1. 2. c. 29. dub. 8. etc. 34. dub. 34. Mol. de Just. t. 2. tr. 2. D. 96. n. 8. Soto l. 1. q. 6. a. 6. et l. 4. qu. 6. a.6. Sanch. de Matr. l. 2. D. 53. n. 5. et l. 7. D. 89. n. 11. Pal. tr. 3. D. 2. p. 2. n. 8. et Salm. c. 2. n. 59. et 60. cum Led. Cajet. et Gran. Cum enim lex pœnalis accipi debeat, in mitiori sensu, verba illa, nullà declaratione etc. possunt explicari, scil. nullà expectatà declaratione pænæ; sed non excluditur declaratio criminis, ut pæna possit reo applicari. Id confirmatur ex c. Secundum, de Hæret. in 6. ubi Hæretici, licet priventur ipso jure bonis suis, tamen non tenentur bona tradere antè sententiam, ut in eodem textu habetur.

Quod dictum est de pœnis privativis, a fortiori 140 dicendum de positivis, quæ consistunt in actione positivà, v. gr. aliquid restituendi, aut patiendi, ut communiter, cum D. Th. 2. 2. q. 62. a. 3. Sanch, de Ma. l. 6. D. 53. n. 1. Mol. l. c. Soto l. 1. q. 6. n..... ad 8. et Salm. c. 2. n. 61. et 64. cum Tap. Sa, Vasq. etc. Et sic igitur dicendum de legibus privantibus Beneficiis jam obtentis, ratione simoniæ, vel alienationis bonorum Beneficii, etc. ubi semper requiritur declaratio Judicis, Salm. d. n. 64. cum AA. cit. Ratio autem omnium horum est, quià nimis ardua, et inobservabilis esset lex illa humana: quod reus ip-

semet in seipsum deberet pænam exequi,

Pænæ autem inhabilitantes obligant antè Judicis sententiam, ut est pæna imposita a Tridentino non residentibus non lucrandi fructus, et similia. Vide Salm. ibid. n. 62. Item quandò pænæ sunt conditionales, v. gr. ut habens Beneficium curatum, si non ordinetur Sacerdos infrà annum, sit ipso facto privatus beneficio, ut ex Cap. Licet. de Elect. in 6. Sic etiàm Clericus beneficiatus non deferens habitum, ipso facto privatur privilegio fori. Salm. c. 2. n. 63. cum Sanch. Pal. Bon. etc.

Quæritur 4. An pæna conventionalis in contractibus debeat solvi antè sententiam? Prima Sententia affirmat, quià quisque tenetur antè sententiam pactum observare. Ità Bonac. Suar. Mol. Sa, ap. Salm. c. 2. n. 66. Secunda Sententia, quam æquè probabilem vocant Salm. n. 67. et tenent Nav. Less. Sanch. Vasq. Laym. Pal. etc. negat, quià sentiendum est, contrahentes non aliter velle sibi imponere pænam, quàm juxtà dispositionem juris circa Leges pænarum, quæ nonnisi post sententiam contrahuntur. Profectò tenetur reus post sententiam ad pænam: Sed notandum est, non teneri eum ad solvendam pecuniam, nisi petatur a parte. Et si pæna sit nimis dura, ultrà sententiam requiritur præceptum Judicis, et ministrorum executio. Vide Salm. c. n. 70.

Deindè notandum, quod Leges, quæ fundantur in falsa præsumptione, de se non obligant in foro conscientiæ, quandò præsumptio certè est falsa. Sic enim hæres non tenetur, omisso inventario, ad omnia debita solvenda, si hereditas reverà non est solvendo. Vide Salm. c. 2. ex n. 78. et vide dicta n. 100. v. Quæres.

An, quandò Lex requirit aliquam conditionem, sinè quà irritet actum, uti Lex irritans testamentum sinè solemnitatibus, vel Lex irritans alienationem bonorum Ecclesiæ sinè consensu Capituli, obliget in conscientià? Prima sententia negat, ut Nav. Covarr. Tap. Sylv. Med. et alii ap. Salm. c. 2. n. 44. et 103. Ratio, quià tales Leges fundantur in præsumptione fraudis, quæ tunc non adest. Secunda sententia affirmat, quia.

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. IV. 199 tales leges non solum fundantur in præsumptione fraudis, sed etiam in periculo illius, quod semper adest. Ità Salm. cum Sanch. Pal. n. 104. Utraque est

probabilis, sed secunda probabilior.

Quæritur hîc ultimò, quandò teneamur tollere im-152 pedimenta, vel ea non apponere, quæ obstant impletioni Legis? Prænotandum est ad quæstionis solutionem, aliud esse, quod quis non obligetur a Lege, sivè abillius obligatione extrahatur : Aliud, quod excusetur a transgressione legis, manendo tamen sub ejus obligatione. Undè fit, ut dupliciter possis te impedire ab observatione Legis; vel apponendo causam, qua extraheris a Legis observatione, scilicet si ab hoc loco, ubi est præceptum audiendi/Sacrum, descendas ad alium, ubi tale præceptum non viget: Vel efficiendo opus. quod licet impediat te ab observatione Legis, non te extrahit tamen a Legis obligatione; nempè si die Dominico discedas a loco Sacri ad sylvam, ubi etsi Sacrum audire nequeas, ab illius obligatione tamen non extraheris. Deindè notandum est, quod contrà Leges naturales numquam licet apponere impedimentum, ut ab illius obligatione extraharis: Secus autem dicendum de Legibus humanis, quæ non obligant cum tanto rigore. Ità sapienter distinguunt Salm. c. 2. n. 158. 150. et 160.

Hinc inferunt, non peccare excommunicatum, si Sacrum non audiat, et absolutionem non procuret; nam per impedimentum excommunicationis jam extrahitur ab obligatione audiendi Sacrum: Sed vide dicenda 1.3. n. 325. v. excommunicatus, et 1.7. n. 161. Inferunt 2. Eum non peccare contrà præceptum jejunii, recitandi Officium, etc. qui sua culpa incidit in infirmitatem, etsi præviderit: Nec qui die jejunii pedester iter agit, vel multum laborat, ex quo excusetur indè a jejunio: etiamsi ex pravo fine iter assumat; nempè ad furandum etc. Ità Salm. c. 2. n. 161. cum Sanch. Medin. Henr. etc. Sed nos omninò oppositum sentimus cum S. Thom. vide dicenda Lib. 3. n. 1046.

An verò peccet contrà Legem, qui eo animo id

impedimentum apponit, ut a Legis obligatione extrahatur, scilicet si se fatiget, ut non jejunet? Affirmant peccare Pal. Salas, Med. etc. ap. Salm. c. 2. n. 163. quia nemini debet prodesse sua fraus. Negant tamen peccare contrà jejunium Sanch Fill. Azor. Vill. etc. quod satis probabilem sententiam vocant Salm. ib. n. 164. quià tunc ille utitur jure suo, quo potest extrahi ab obligatione Legis, in quo nulla est fraus: proùt si quis exeat e suâ Patriâ, ubi est obligatio jejunandi, ut eximat se a jejunio. Sed nos tantò potius, juxtà sententiam quam mox suprà secuti sumus, omninò primam sententiam sequimur; vide l. 3. n. 1045.

Peccat verò contrà præcepta naturalia, vel Divina, qui prævidens, se hominem occisurum in ebrietate, ab ebrietate non abstinet; vel qui non procurat absolutionem excommunicationis tempore Paschali; tunc enim urget gravius præceptum radicaliter Divinum Communionis. Sic etiàm peccat, qui se inebriat, vel somno se tradit tempore audiendi Sacrum, vel recitandi Ossicium, quià illa præcepta tunc jam eum obligant, nequè per eas actiones a præcepto extrahitur.

Ità Salm, ib. n. 162. cum communi.

### CAPUT II.

DE SUBJECTO, CUI DATUR PRÆCEPTUM.

#### DUBIUM I.

# Quæ personæ præceptis obligentur!

453 An ad Leges obligentur ebrii; infideles, ignorantes, etc. 184 An Legislator teneatur ad Legem?

155 Quando pueri obligentur ad Leges Ecclesiasticas?

🚜 « Kuse. Soli subditi ratione utentes obligantur, ità » ut eorum trangressione peccent. Quod addo propter a ebrios, et ad tempus amentes, qui, etsi verè iis

Cap. I. De natura, et obligatione Legis. Dub. I. 201

obligentur, eorum tamen violatione non peccant,
defectu advertentiæ rationis, et consensûs. Pars
prior est communis, et certa Fil. 1. 21. cap. 11. q.
10. Bon. p. 6. etc. Laym. l. 1. tr. 4. c. 10. Posterior
est eorumdem. Cujus ratio est, tum quià præceptum,
cum sit directivum, supponit usum rationis: tum

• quià obedientia tantùm est eorum, qui ratione, et

» voluntate utuntur. Nequè aliàs transgressio ad cul-

» pam imputari posset. »

Pro majori claritate notanda est regula, aliud est ad Legem non teneri; sicut non tenentur ad Leges Ecclesiasticas Infideles, pueri, amentes. Aliud a lege excusari, sicut excusantur ebrii, ignorantes, dormientes. Hinc est peccatum præbere carnes in die vetito secundis, non verò primis. Sicut etiàm peccatum est incitare omnes istos ad aliquid malum jure naturæ.

#### Unde resolves hos casus.

• 1. Legislator non tenetur suis legibus, ut sic, 154

• quoad vim coactivam, et pœnam, sivè directè : indi-

rectè tamen, et quoad vim directivam, et ex æquitate quadam tenetur se, tamquam caput, membris

conformare. Ità S. Th. q, 96. a. 5. ad 3. Sylv. Suar.

» Bon. Laym. lib. 1. c. 4. c. 9. contra Azor. Tenetur

» etiàm in contractibus cum reliquis pari conditione

» uti. Vide Fill. t. 21. c. 5.

Ità, ex communi Salm. d. cap. 3. n. 37. Num autem Legislator teneatur ad suam Legem sub gravi, vel levi? Alii dicunt sub gravi, sicut Lex alios obligat, ut Sot. Laym. Vasq. etc. ap. Salm. ib. n. 38. Sed probabile est, præciso scandalo, tantùm teneri sub levi: quià tantùm ex honestate obligatur ad legem: Ità Salm ib, n. 42. cum Less. Azor Bon. Pal. etc. Limitatur tamen, si Lex lata sit de taxatione pretii, vel de irritatione contractûs; tali legi enim tenetur stare etiàm princeps ad servandum æqualitatem. V. Salm. ib. n. 43. et 44.

a. Infideles non baptizati, etiam Cathecumeni,
non obligantur præceptis Ecclesiæ, obligantur tag
Tom. I.

» men hæretici, et alii, qui per Baptismum Ecclesiæ

» semel sunt subjecti.

3. Etsi pueri ratione utentes legibus iis Ecclesiæ,
 quarum materia eorum ætati est conveniens, v. gr.

» Confessionis annuæ, secundum Navar. Henriq. et

» Azor. item abstinentiæ a carnibus, auditionis Sacri,

» secundum Sanc. etc. obligentur quoad culpam; non

\* tamen quoad pænas ordinarias, nisi sint puberes.

» quales sunt masculi anno 14. puellæ 12. absoluto. Ità

» Sotus, Vasq. de Pænit. q. 90. v. a. 2. Sa v. Censura.»

Quæritur, an pueri statim ac pervenerint ad usum rationis teneantur ad Leges Ecclesiasticas audiendi Sacrum, abstinendi a carnibus, vel lacticiniis, et confitendi? Affirmant Sanc. Dec. l. 1. c. 12. n. 6. Laym. c. 10. n. 4. et Salm. de Leg. c. 3. n. 52. cum Pal. Bon. Salas, etc. Atque peccare dicunt Parentes, qui negligunt impletionem ipsorum. Et regulariter ajunt hunc usum rationis judicandum advenire, expleto septennio. Admittunt tamen, pueros antè pubertatem non obligari ad pænas ib. n. 50. in fine; nec ad Communionem antè decennium: nisi in articulo mortis, si sit usus rationis; ut Salm. de Euch. c. 7. a. n. 15. Negant verò S. Anton. Sot. Sa, Henr. March. ap. Salm. n. 51. dicentes non teneri statim, sed post aliquod tempus. Hoc tempus, Sa ait, esse tempus pubertatis: Sotus verò et S. Anton. dicunt saltem esse decimum annum vel nonum cum dimidio in fœminis. Sed hæc opinio meritò rejicitur communiter, ut ait Croix l. 3. p. n. 615. An verò obligentur pueri, qui antè septennium pervenerint ad usum rationis? Negant Diana, Sanct. Burgh. ap. Croix 1. 1. n. 676. qui probabile putat, quià leges positivæ attendunt tantum ad ea quæ communiter contingunt. Sed probabiliùs Bosco ibid. affirmat teneri. Vide dicenda lib. 3. n. 270. et 1012.

» 4. Infantibus non baptizatis, et perpetuò amen-» tibus licitè dantur carnes diebus vetitis, et impo-

» nuntur opera servilia festis; non tamen ebriis, cum

» legi maneant subjecti ; uti nec licitè irritantur

namentes ad blasphemandum, lædendum, etc. eo

Cap. II. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 203

• quod talis actus tribueretur principali agenti, qui

• alterius opera uteretur, quasi instrumento, ut Laym.

» l. 1. t. 4. c. 10. Bon. p. 6. et Sanch. 1. Moral. c. 12.

#### DUBIUM II.

## An Peregrini teneantur legibus suis domicilii, dum ab eo absunt.

156 An Peregrinus teneatur ad Leges ubi est?

157 An teneatur ad Leges Patriæ? Deinde ponuntur resolutiones plurium casuum.

158 An peregrini possint dispensari ab Episcopo loci in legi-

bus, et in votis?

- DUPPONO I. Præceptum aliud esse locale, quod 156
- » scilicet certo tantum in loco, urbe v. gr. vel paro-
- » chià obligat; aliud universale, seu juris communis,

• quod totam ferè Ecclesiam obligat.

- « Suppono II. Peregrinos propriè dici eos, qui » aliquo veniunt animo non manendi, sed tantum
- » subsistendi, per aliquot dies, vel ad summum per
- minorem anni partem, ut mercatores, viatores, non
- » autem studiosi, nequè ancillæ, quæ veniunt ad

serviendum.

- » Respondeo non obligari. Ità Nav. Sanch. Less.
- » l. 4. c. 2. dub. 8. Ratio, quià præcepta localia per » se, et directè respiciunt territorium, eique sunt
- » affixa; atque adeò non obligant, nisi existentes
- intrà illud. Lex enim ità fertur; v. gr. Festum illud » tali loco celebretur : ideòque hic valet illud : Si
- fueris Romæ, etc. Addit Laym. c. præceptum locale
- » expirare etiàm intrà proprium territorium in loco
- » exempto, quod is æquiparetur loco sito extrà ter-
- ritorium. »

Hîc refert antè omnia distinguere domicilium a quasi domicilio. Verum domicilium acquirit, qui habitat alicubi, animo ibi perpetuò manendi, ut communiter docet Bonac. de Leg. D. r. q. 1. p. 7. n. 39. Roncag. eod. tit. c. 1. p. 3, pag. 44. et Salm. tr. 8. c.

4. n. 48. cum Palao, Trull. Dicast. et aliis passim, ex, i. 2. C. Ubi Senatores , et l. Heres absens §. Proinde, ff. de Judic. I. autem censetur hujusmodi animum habere, qui habitat alicubi per decennium, non significatà voluntate recedendi, vel qui majorem partem bonorum ibi asportaverit, aut domum emerit, aut ædificaverit, ut habetur in Bullà Speculatores relata T. 2. 1.6. n. 770. ad. n. V. vel qui saltem expressis verbis (ut addunt Salm. n. 49.) voluntatem ibi perpetud manendi expressè significaverit. Ille autem acquirit quasi domicilium qui manet in aliquo loco per majorem anni partem, ut dicunt Sylvest. v. Domicilium, n. 2. et Sanch. de Matr. l. 3. D. 18 n. q. vel qui ibi moratur per aliquod notabile tempus cum animo ibi manendi majori parte anni, ut rectè ajunt Roncaglia loc. cit. Laym. l. 1. tr. 4. c. 12. n. 1. v. Quæres, cum Naearro, et N. SS. P. Benedicto XIV. Notif. 33. n. 6. utque eruitur ex citatà l. Heres, etc. His positis, dubitatur 1. an, ut quis teneatur legibus loci ubi est, requiratur, ut ibi verum domicilium contraxerit Affirmant. Glossa in c. Quæ contrà , Dist. 8. verb. Aut peregrini, et alii, apud Sanch. loc. cit. n. 8. Quià advena (ut ajunt) donec non acquirat verum domicilium, saltem per animum ibi perpetuò manendi, non fit subditus illius loci. Sed communis sententia tenenda docet sufficere, quod is contraxerit ibi quasi domicilium: Ità Suarez tom. 1. de Relig. c. 14 n. 5 et l. 3. de Leg. c. 33. n. 3. (qui oppositam putat non esse practice probabilem) Sanch. loc. cit. n. g. Salmant. de Legib. c. 3. n. 55. et Laym. dicto c. 12. n. 1. cum S. Antonin Palud. Sylvest. Rosella, etc. Ratio, quia tales peregrini jam subjiciuntur jurisdictioni Superiorum illius loci, ergò etiàm legibus tenentur; et tenentur a prima die, qua illic perveniunt animo habitandi per majorem anni partem, ut rectè notat Sanch. dicto n. 9. Cum Sylvest. Palud. Rosella, etc.

Dubitatur 2. an si quis in aliquo loco ad breve tempus moretur, teneatur leges illius servare? *Prima* sententia affirmat; et hanc tenent *Pontius da Matr.* 

Cap. II. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 205 l. 5. c. 7. §. 1. n. 6. Suarez de Leg. l. 3. c. 33. n. 33. et l. 1. de Rel. c. 14. a n. 9. Salas de Leg. D. 16. Sect. 4. concl. 4. Tapia l. 4. q. 16. art. 3. n. 2. et Covarr. Gordon. Henr. etc. apud Salm. de Leg. c. 3. n. 56. et alii plures apud Sanch de Matr. l. 3. D. 18. n. 4. et in Dec. L. 1. c. 12. n. 3. qui vocat valdè probabilem, sicut etiàm putant Salm. loc. cit. n. 58. Probant 1. ex c. Illa, Dist. 20. ubi refertur illud celebre D. Ambrosii: Cum Romam venio, Sabbatum jejuno; cum Mediolani sum, non jejuno; sic et tu ad quamcumque Ecclesiam veneris, ejus morem serva; si cuiquam non vis esse scandalo, nec quemquam tibi. Probant 2. ratione, tum quià, qui sentit commodum, debet sentire et incommodum, sicut enim talis advena deobligatur legibus patriæ a quâ abest, ità æquum est eum obligari legibus loci ubi moratur, et hoc modo advena verè fit subditus superioris loci, quamvis brevi ibi sit; Tum quià expedit ad pacem publicam servandam, et ad scandalum vitandum, ut omnes servent leges loci ubi reperiuntur, uti colligitur ex relată doctrină D. Ambrosii; Et saltem ratione dicti scandali vitandi, ut ait Suarez, Episcopus loci jurisdictionem habet in peregrinos; eadem enim jurisdictio, quæ ipsi competit super oves suas, ut eas benè regere possit : competit etiàm super advenas, ne scandalum ovibus præbeant, leges loci non servando. Plures alias rationes pro hac sententia adducit Suarez. Fatentur tamen AA. citati, non satis esse solum transitum ad hanc obligationem contrahendam; etenim (apud Sanch. Dec. l. 1. c. 12. n. 37.) Emmanuël Sa dicit teneri peregrinum, si maneat illa die qua pervenit: Leonardus, si intregra die: Sayrus, si illic accedat multo spatio antè prandium, et totà die ibi quiescat. Sed meliùs videtur distinguere Suarez dicto c. 13.ex. n. 8. dicens, quod, si quis venerit ad locum destinatum ut terminum viæ, teneatur ejus legibus, licet parum ibi adsit; secus si ibi sit in via, sivè per transitum ad alium locum; tunc enim, si præceptum sit assirmativum, puta audiendi Sacrum, non

4. n. 48. cum Palao, Trull. Dicast. et aliis passim, ex, 1. 2. C. Ubi Senatores , et l. Heres absens §. Proinde, ff. de Judic. I. autem censetur hujusmodi animum habere, qui habitat alicubi per decennium, non significatà voluntate recedendi, vel qui majorem partem bonorum ibi asportaverit, aut domum emerit, aut ædificaverit, ut habetur in Bullà Speculatores relata T. 2. 1.6. n. 770. ad. n. V. vel qui saltem expressis verbis (ut addunt Salm. n. 49.) voluntatem ibi perpetud manendi expressè significaverit. Ille autem acquirit quasi domicilium qui manet in aliquo loco per majorem anni partem, ut dicunt Sylvest. v. Domicilium, n. 2. et Sanch. de Matr. l. 3. D. 18 n. 9. vel qui ibi moratur per aliquod notabile tempus cum animo ibi manendi majori parte anni, ut rectè ajunt Roncaglia loc. cit. Laym. l. 1. tr. 4. c. 12. n. 1. v. Quæres, cum Navarro, et N. SS. P. Benedicto XIV. Notif. 33. n. 6. utque eruitur ex citatà l. Heres, etc. His positis, dubitatur 1. an, ut quis teneatur legibus loci ubi est. requiratur, ut ibi verum domicilium contraxerit Affirmant. Glossa in c. Quæ contrà, Dist. 8. verb. Aut peregrini, et alii, apud Sanch. loc. cit. n. 8. Quià advena (ut ajunt) donec non acquirat verum domicilium, saltem per animum ibi perpetuò manendi, non fit subditus illius loci. Sed communis sententia tenenda docet sufficere, quod is contraxerit ibi quasi domicilium: Ità Suarez tom. 1. de Relig. c. 14 n. 5 et l. 3. de Leg. c. 33. n. 3. (qui oppositam putat non esse practice probabilem) Sanch. loc. cit. n. g. Salmant. de Legib. c. 3. n. 55. et Laym. dicto c. 12. n. 1. cum S. Antonin Palud. Sylvest. Rosella, etc. Ratio, quia tales peregrini jam subjiciuntur jurisdictioni Superiorum illius loci, ergò etiàm legibus tenentur; et tenentur a prima die, quâ illic perveniunt animo habitandi per majorem anni partem, ut rectè notat Sanch. dicto n. 9. Cum Sylvest. Palud. Rosella, etc.

Dubitatur 2. an si quis in aliquo loco ad breve tempus moretur, teneatur leges illius servare? *Prima* sententia affirmat; et hanc tenent *Pontius da Matr.* 

Cap. II. De naturâ, et obligatione Legis. Dub. II. 205 1.5. c. 7. §. 1. n. 6. Suarez de Leg. l. 3. c. 33. n. 33. et l. 1. de Rel. c. 14. a n. 9. Salas de Leg. D. 16. Sect. 4. concl. 4. Tapia l. 4. q. 16. art. 3. n. 2. et Covarr. Gordon. Henr. etc. apud Salm. de Leg. c. 3. n. 56. et alii plures apud Sanch de Matr. l. 3. D. 18. n. 4. et in Dec. l. 1. c. 12. n. 3. qui vocat valdè probabilem, sicut etiam putant Salm. loc. cit. n. 58. Probant 1. ex c. Illa, Dist. 20. ubi refertur illud celebre D. Ambrosii: Cum Romam venio , Sabbatum jejuno ; cum Mediolani sum, non jejuno; sic et tu ad quamcumque Ecclesiam veneris, ejus morem serva; si cuiquam non vis esse scandalo, nec quemquam tibi. Probant 2. ratione, tum quià, qui sentit commodum, debet sentire et incommodum, sicut enim talis advena deobligatur legibus patriæ a quâ abest, ità æquum est eum obligari legibus loci ubi moratur, et hoc modo advena verè fit subditus superioris loci, quamvis brevi ibi sit; Tum quià expedit ad pacem publicam servandam, et ad scandalum vitandum, ut omnes servent leges loci ubi reperiuntur, uti colligitur ex relată doctrină D. Ambrosii; Et saltem ratione dicti scandali vitandi, ut ait Suarez, Episcopus loci jurisdictionem habet in peregrinos; eadem enim jurisdictio, quæ ipsi competit super oves suas, ut eas benè regere possit : competit etiàm super advenas, ne scandalum ovibus præbeant, leges loci non servando. Plures alias rationes pro hac sententia adducit Suarez. Fatentur tamen AA. citati, non satis esse solum transitum ad hanc obligationem contrahendam; etenim (apud Sanch. Dec. l. 1. c. 12. n. 37.) Emmanuël Sa dicit teneri peregrinum, si maneat illa die qua pervenit : Leonardus, si intregra die : Sayrus, si illic accedat multo spatio antè prandium, et totà die ibi quiescat. Sed meliùs videtur distinguere Suarez dicto c. 13. ex. n. 8. dicens, quod, si quis venerit ad locum destinatum ut terminum viæ, teneatur ejus legibus, licet parum ibi adsit; secus si ibi sit in via, sivè per transitum ad alium locum; tunc enim, si præceptum sit assirmativum, puta audiendi Sacrum, non tenetur, quià tale præceptum obligat existentes, quales non sunt itinerantes; tenetur verò, si præceptum sit negativum, nempè abstinendi a carnibus, vel abopere servili, etiamsi ibi moretur ad horam, quià præceptum negativum, cum obliget pro semper, habet trac-

tum successivum per totum diem.

Hæc sententia est satis probabilis, sed probabilior videtur secunda, quæ dicit, advenam non teneri legibus loci, ubi non moratur, nec intendit morari per majorem anni partem; hanc tenent Sanch. locis cit. de Matr. n. 6. et in Dec. n. 38. cum pluribus aliis, Bonac. de Legib. D. 1. q. 1. p. 6. n. 7. et 43. S. Anton. p. 24 tit. 6. c. 2. §. 2. Azor tom. 1. D. 5. c. 11. q. 2. Tolet. 1. 6. c. 5. n. ult. Laym. l. 1. tr. 4. c. 12. n. 4. cum Sylvest. Ang. et Medina, item Sayr. Diana, Granado et alii apud Salm. dicto. c. 3. n. 58. qui hanc non minus probabilem vocant. Ratio, tum quià leges non obligant nisi subditos, quales non sunt peregrini, cum ipsi ob brevem illam moram minimè subjiciuntur jurisdictioni Superioris loci, ut habetur ex pluries citata l. Hæres absens, tum quià non dicitur moraliter commorari in aliquo loco, qui ibi non manet, nec animum manendi habet per majorem partem anni. Ad textum autem D. Ambrosii respondetur 1. illum procedere kantum ubi vitandum est scandalum. Respondetur 2, S. Doctorem loqui ibi de lege communi servandi jejunii, quod Mediolani non servatur in primis quatuor diebus Quadragesimæ, sed lex communis utiquè servanda est a peregrinis, quandò absunt a patrià, ubi lex illa non servatur, ut ex communi sententià docent Suarez cit. c. 14. n. 27. et Laym. loc. cit n. 3. cum Medina, et Henriq. Quamvis tamen Laym. non improbet oppositam Sanchezii, qui de Matr. loc. cit. n. 7. ait cives mox in patriam redituros, per fictionem juris pro præsentibus haberi.

Limitatur verò hæc secunda sententia 1. in Legibus de jure communi, vel circà solemnitates contractuum, aut circà commoda ipsius loci, v. g. de non extrahendo triticum, arma etc. 2. Limitatur si eædem Leges vigeant Cap. II. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 207 in patria peregrini, licet Sanchius cum Dian. huic contradicat. 3. Limitatur, si peregrinus ibi delinquat contra jus commune; tunc enim fit subditus ratione delicti, ex c. Finali, de Foro compet. Vide Salm. n. 59. et 60. et Sanch. Dec. loc. cit. n. 36.

Non tenentur autem absentes ad Leges Patriæ, ut communissimum est ex c. Ut animarum, de Const. in 6. Etiamsi Lex sit de jure communi; quandò peregrinus est in loco, ubi illa abrogata est. Salm. c. 3. n. 62. cum Pal. Less. etc. Et hoc etiamsi discederet a Patrià adeximendum se a Lege. Salm. num. 63. cum Pal. Bon. Sanch. etc. (Hinc docet ibi Palaus cum Basilio, posse peregrinum, qui nolit confiteri peccata reservata proprio Parocho, aliò discedere, ut ab alio absolvatur; quià tunc utitur jure suo. Sed de hoc vide dicenda De Panit. l. 6. n. 589.) Et hoc etiàm valet, si ille maneat in sua Patria, sed in loco exempto, ut tenent Salm. de Leg. d. c. 3. n. 64. cum Laym. Bon. Pal. Salas, Diana, Tap. An verò pro locis exemptis intelligantur etiàm Conventus Regularium? Negant Suar: Con. apud Salm. de Cens. c. 1. n. 114. Sed dicunt intelligi tantum Oppida, et Ecclesias intrà Diæcesim, alienæ tamen jurisdictioni subjectas. Sed assirmant Salm. ibid. n. 114. cum Avil. Henr. Sayr. Candid. et Dian. Et id confirmat de Leg. d. c. 3. n. 74. in fine. Quià tam loca, quàm personas Tridentinum exemptas appellat Scss. 14. c. 5. de Ref. in fin. Et valdè probabile est. Vide etiàm. l. 7. de Censur. n. 24.

## Ex quibus resolves hos Casus.

- » 1. Si Episcopus sub pænå excommunicationis 157 vetet lusum aleæ, non obligantur Clerici ludentes in
- » loco exempto a jurisdictione Episcopi. Bon part. 6.
- Laym. c. ii. n. 5.
  - » 2. Si quis die jejunii, aut festo sit in loco alio,
- non sui territorii, aut exempto, ubi nunc non est
- » jejunium, aut festum; potest ibi comedere, exer-
- cere servilia. Laym. loc. cit, c. 11. Bonac.

» 3. Idem etiàm habet locum in præceptis juris » communis, si in loco isto sint usu abrogata, vel non » recepta, vel habeatur privilegium. Quarè potes v. gr. » Mediolani primis quatuor diebus Quadragesimæ » vesci carnibus, cum id ibi liceat. Item in Belgio » sabbatis intrà Nativitatem, et Purificationem vesci » carnibus: Item in loco, ubi Tridentinum non est » receptum, validè (etsi non licitè) inire matrimo-» nium clandestinum. Suar. Sanch. l. 1. 2. 12. Less. etc. » 4. Potest quis discedens manè ex oppido, ubi » non est jejunium, vesci carnibus, etsi meridiè re-» diturus sit domum, ubi est jejunium; nec tunc, » ubi domum venerit, tenebitur ad servandum jeju-» nium istâ die, cum illud jam violaverit, ideoquè » servare non possit; tenebitur tamen domi ad ab-» stinentiam a carnibus, cum illa adhuc possit ibi » servari, eò quod sit dividua. Vide Sanch. l. c. Less. » c. 2. d. 8.

» 5. Si quis abiturus est loco, ubi est jejunium, sciatque certò perventurum vesperi ad locum, ubi non sit jejunium, tunc etsi non possit ibi vesci carnibus, undè abit (cum ista abstinentia sit dividua) potest tamen ibi manè jentare, et meridiè prandere, ut contrà quosdam docent Less. et Sanch. suprà. (\* Et probabile putant Salm. de Leg. c. 3.n. 70. cum » Suar.) \*

» 6. Probabile etiàm est, et in conscientià securum, quod docet Sanch. l. 3. de Matrim. d. 18. et 1. mor. c. 12. contrà Navarrum, peregrinos, antequàm excedant proprio territorio, non teneri implere præcepta, quæ ibi deprehendunt, v. gr. non teneri eum manè audire Sacrum die festo, qui ante prandium venturus sit aliò, ubi non sit festum; quià si mansisset in loco, ubi præceptum obligabat, poterat differre ad id tempus; quandò autem pervenit ad alium locum, desinit obligari. Nec obstat, quod prævidens impedimentum teneatur prævenire; quià id tunc tantùm verum est, quandò, manente vi præcepti, quis est impediendus; hic autem ab obli-

Cap. II. De natura, et obligatione Legis. Dub. II. 209

s gatione præcepti absolvitur, \*. (Ità etiàm Sulm. d. » c. 3. n. 67. cum Pal. Tapia, Salas, etc. Secùs tamen sesset, si ibi unum illud Sacrum diceretur, quià tenere- tur audire, antequàm discederet, Non teneretur autem expectare. Salm. n. 66.) \*. Contraria tamen sententia, tamquam magis pia, suaderi potest, nisi quid obstet. Sanch. l. 1. moral. c. 12. et l. 3. de ma-

» trim, dub. 8. n. 21. » Hîc magna quæstio occurrit disceptanda, an pere- 158 grini possint dispensari ab Episcopo loci ubi sunt, tàm in Legibus communibus (puta jejunii, vel abstinentiæ ah opere servili), quam in votis, et juramentis! Adsunt quatuor sententise. Prima, quam tenent Pontius de Matr. l. 8. c. 4. n. 7. Joseph, de Januar, vide in tract. de Leg. et cui adhæret Tanner. apud Croix. 1.6. p. 3. n. 754. probabilemque meritò putat Palaus de Leg. tr. 3. D. 6. §. 2. n. 5. affirmat universe tam pro Legibus, quam pro votis: Ratio, quià peregrinus per illum accessum, quamvis unius diei, fit verè subditus Superioris loci, ubi reperitur, nt dicunt Suar. Salas, ac Pontius, cum Palao de Leg. D. 1. p. 24. §. 3. n. 12. Vide dicta n. 156. et dicenda l. 3. n. 332. in fin. v. An autem. Quamobrem sicut peregrinus tenetur ad leges loci illius, ità æquum est; ut gaudeat etiam privilegiis. Secunda sententia prorsus opposita, quam tenent Sylvest. Abb. Tab. Ang. apud Pal. de Leg. D. 6. §. 2. n. 5. item Palud, Med. Led. Hostiens apud Suar. de Rel. l. 2. c. 14. dicit, quod peregrinus quoad usque acquirat alicubi verum domicilium (idest peranimum perpetuò ibi manendi), numquam subditus est censendus et ideò nec tenetur ad Leges loci. nec potest dispensari in Legibus communibus nequè in votis aut juramentis ab illius Episcopo. Ad confirmationem hujus sententiæ Farinacc. et Garz. apud Pal. n. 7. afferunt quamdam Declarationem S. C. Concilii approbatam a Gregor. XIII. ubi dictum fuit, posse peregrinum recipere beneficium absolutionis a peccatis in logo ubi est, sed non posse dispensari ab Episcopo illius. Sed Mazzot. de Leg. D. 4. q. 1. c. 3. Tom. I.

dicit, hanc Declarationem non constare authenticè; saltem, ut infrà videbimus in quartà sententià. communiter illa non fuit recepta. Tantò magis, quià Henriq. l. 14. de Irreg. c. 18. §. 2. affert aliam diversam Declarationem S. Pii V. ubi Pontifex declaravit, Episcopum loci benè posse dispensare in votis Scholasticorum Salmanticæ commorantium. Hanc secundam sententiam etiàm putant probabilem. Pal. n. 5. Attamen Suar. loc. cit. improbabilem eam putat, quoad eximendum peregrinum a servandis legibus loci, si ibi maneat majori parte anni. Tertia sententia, quam tenent Pal. dict. D. 6. n. 5. et 6. cum Navar. et Menoch. qui plures alios refert, censet peregrinum adhuc transeuntem, benè posse dispensari ab Ordinario loci in legibus etiàm communibus, quià ipse quoad leges benè subditur jurisdictioni illius Superioris; non autem quoad vota et juramenta, quià hec jurisdictio pendet a consuctudine, et a conniventia Episcoporum, que non habentur pro hujusmodi dispensationibus, prout alias habentur pro absolutione peccatorum, et censurarum eis annexarum. Quarta sententia communissima, ut ait Croix. 1. 6. p. 3. n. 721. et communiter recepta, ut asserunt Salm. de Leg. z. 3. n. 55. cui subscribimus, tenet posse peregrinum dispensari ab Episcopo loci, non solum in legibus, sed etiàm in votis, et juramentis, modò ibi sit animo permanendi per majorem anni partem, Ratio, quià ex illà diuturna habitatione contrahitur quasi domicilium, ut probant Abbas, et Innoc. Quapropter tunc peregrinus dispensatur non jam ratione consuctudinis, et conniventiæ sui proprii Superioris, sed ex proprià auctoritate Ordinarii loci, cui peregrinus per illud quasi domicilium tunc verè subditur. Ità Sanch. de Matr. 1.3. D. 23. n, 12. et 13. cum Henr. Ang. Arag. etc. Less. l. 2. c. 40. n. 122. Croix boc. cit. cum Laym. Salm. loc. cit. Sporer de Leg. v. 1. n. 254. cum Suar. et Manuel. apud Pal. loc. cit. n. 3. Et idem sentit. Sanch. loc. cit. cum Henr. et Man. quoad dispensa-Aionem facultatum concessarum Episcopis a Tridentino

Cap. II. De natura, et obligatione Legis. Dub. III. 212 in cap. Liceat. Atque idem quoad conferenda omnia Sacramenta, præter Ordinem, ut dicunt etiam Croix cum Laym. et Salm. U. cc. Circa verò Matrimonium, vide 1. 6. n. 1083.

## DUBIUM III.

An Peregrini, et vagi teneantur præceptis locorum, in quibus morantur.

Resp. Regulariter non tenentur præceptis specia-159
libus illorum locorum. Ità Laym. Sanch. Azor. Koninch. Less. Reginald. Fill. contrà Navar. Suar. Sa,
etc. Et quoad vagos etiam \* (ut cum Busemb. tenent Less. Laym. Sayr. etc. apud Salm. qui contradicunt c. 3. n. 69. in fine) \*, contrà Bonac. et Sanch.
Ratio est, quià non potest dari ulla ratio hujus obligationis, cum illi non sint subditi vel locis, vel
Superioribus, quorum tales leges fuerunt; ideòque
sint extrà eorum jurisdictionem. Nec obstat 1. eòs
nullius partialium locorum statutis, sed solo jure
communi teneri; quià id non est absurdum. Nec
2. quod vagi, ob delicta admissa, puniri possint:
hoc enim consuetudo recepit, ne scelera maneant
impunita.

» Dixi 1. regulariter, quià tenentur quibusdam le-» gibus, maximè quarum violatio cederet in damnum » et injuriam illius loci, in quo morantur; ut etiàm

» iis, quæ sunt de contractibus celebrandis.

## Unde resolves hoc Casus.

1. Tales non tenentur audire Missam, et possunt
opera servilia exercere die istic festo: non tenentur
jejunare, nec abstinere a carnibus, quandò istic
est jejunium, et domi suæ non est. Intellige utrumque, secluso scandalo, propter quod Episcopus
loci punire posset. Laym. loc. cit. t. 4. c. 12. n. 4.
Peregrinis non licet frumenta evehere vel ven-

» dere suprà pretium ibi statutum, noctu arma ferre » etc. si talia ibi prohibita sunt. Panorm. Regin.

» Sanch. n. 36.

» Dixi 2. præceptis specialibus; quià si domi tuæ » consuetudine derogatum sit alicui præcepto juris

» communis, et alio venias, ubi illud viget, eodem

» obligaberis. Ratio est, quià lex juris communis est

» universalis, et obligat omnes sine ordine ad lo-

» cum. Laym. c. 12. n. 3.

## , Undè resolvitur hic Casus.

» Belga aliquis veniens Coloniam, v. gr. tenetur » istic sabbatis inter Nativitatem Christi, et Purifica-

» tionem abstinere a carnibus, quià privilegium ejus

» comedendi tunc carnes non est personale, sed

» locale : ideòque expirat extrà locum. Laym. loc. cit.

#### DUBIUM IV.

An Peregrini teneantur præceptis juris communis, si non sint in usu in loco, ubi morantur?

RESP, Non teneri. Ratio est, quià tunc valet privisi legium locale, quo frui possunt omnes, qui in loco
morantur. Ità Sanchez 2. mor. c. 12. Suar. Laym etc.

## Unde resolvuntur sequentes Casus.

- » Si Germanus per Hispaniam transeat, potest sabbatis vesci intestinis animalium. Idem si per Bel-
- » gium, aut Mediolanum iter habeat, potest inter » Nativitatem Christi, et Purificationem, in Belgio
- » sabbatis, Mediolani verò quatuor primis diebus
- » Quadrages, carnibus vesci. Sanch. Suar. Bon. p. 6.
- n. 61.
  Si quis ex Diæcesi Catholica, v. g. Hildesio, ubi
- vetus Calendarium adhuc est in usu, veniat in

Cap. III. De modo observandi præcepta. Dub. I. aliam, ubi novum est receptum, v. g. Monasterium, » potest, si ibi Quadragesima præteriit, carnibus » vesci, ut docet Sanch. loc. cit. Salas n. 69. Bon. n. » 46. Less. l. 4. c. 2. d. 8. qui tamen contrariam sen-» tentiam suadet in praxi, licet hæc tuta sit, ut

retiàm docet Laym.

» Addidi ex Diacesi Catholica: quia si Catholicus » veniat in terras hæreticorum, ubi alii Catholici non

» sunt, tenetur ibi servare novum Calendarium ad vi-

» tandum scandalum, et contemptum Ecclesiæ Ca-

» tholicæ. Vide Laym. l. 1. tom. 4. c. 11. n. 8.

## CAPUT III.

DE MODO, QUO OBSERVANDA SUNT PRÆCEPTA.

#### DUBIUM I.

# An debeant impleri ex charitate?

» Kesp. possunt impleri sinè charitate, nisi hanc in 162

» substantia includant, v. g. præceptum dilectionis Dei.

» Ratio est, quià tantum præcipitur substantia actus

» inclusi in præcepto, v, gr. ut honorentur parentes; non autem finis, aut modus præcepti, ut docet S.

» Th. 1. 2. q. 100. art. 10. Interim certum est, requiri

» charitatem in operante, ut impletio præcepti sit

meritoria, juxtà illud 1. Cor. 13. Si linguis hominum

» loquar, etc. S. Th. Suar. Sanch.

## Unde resolvuntur sequentes Casus.

- » 1. Si quis jejunet, vel intersit Sacro ob vanam » gloriam, vel etiàm ut furetur, potest nihilominùs
- » implere præceptum, etiam per actum ex circum-
- \* stantiis peccaminosum, quià implet substantiam » illius præcepti, licet peccet contrà aliud, cui finis
- ille malus opponitur, ut docet Sanch. 1. mor. c. 14.
- Laym. l. 1. t. 4. n. 6. Card. de Lugo disp. 22. sect. 2. n.

- » 23. \* (Cum Salm. de Leg. cap. 2. num. 147. et 148.)\* 2. Simili ratione impletur votum, juramentum Deo » factum, pœnitenția Sacramentalis, licet actus ipse
- » sit peccatum, ibid. ll. cc. \* ( Nota tamen htc prop. » damn. ab Alex. VII. n. 14. ; Qui facit Confessionem
- » voluntarie nullam , satisfacit procepto Ecclesia. ) \*

#### DUBIUM II.

# An ad impletionem præceptorum requiratur intentio iis satisfaciendi?

163 » Resp. Quod non \* ( Requiritur tamen intentio fa-» ciendi illud quod est præceptum, ut Salm. c. 2. n. 139. » cum Bus. infra Dub. IV.) \* Ità sentit Sanch. Vasq. » 1. 2. q. 100. art. 9. et alii communiter. Ratio est, » quià lex tantum præcipit liberam operis externi » executionem, v. g. auditionem Sacri, non autem, » ut alio peculiari actu quis velit, vel intendat præ-» cepto satisfacere, sivè, ut alii loquuntur, præcepta » non obligant ad obedientiam formalem, hoc est, » ut illud fiat, quià præcipitur, sed tantum ad ma-» terialem, sivè, ut fiat, quod præcipitur. Vid. infr. » l. 3. tr. 3. c. 1. d. 3.

## Unde resolvuntur sequentes Casus.

» 1. Qui alicujus præcepti immemor, illud imple-» vit, v. gr. ignorans esse diem festum, libere tamen » interfuit Sacro, is satisfacit. Neque, ut quidam vo-» lunt, necesse est, ut posteà intelligens diem festum, » velit tunc satisfacere per Missam auditam, quià im-» plevit substantiam actûs præcepti. S. Th. Henr. » Fill. t. 3. c. 7. q. 7.

» 2. Is votum, juramentum, et pœnitentiam Sa-» cramentalem verè implet, qui opera promissa, vel » injuncta exequitur, etsi non habeat intentionem im-» plendi: modò tamen non applicet ea pro alià re.

» Ratio est, quià vota, etc. sunt leges quasi peculia-

res, quas homo sibi, vel alteri imponit, unde tantum

Cap. III. De modo observandi præcepta. Dub. III. 215 sobligant ad substantiam actûs. Suar. Azor. Less. Laym. n. 6. »

#### DUBIUM III.

An satisfaciat præcepto, qui faciens opus, expressè intendit per illud non satisfacere?

• Kesp. Satisfacit. Ità Suar. Val. Vasquez loc. cit. et 164 » Less. l. 2. c. 7. dub. 10. contrà Navar. Azor. etc. » Ratio est, quià præcepta tantum obligant ad sub-» stantiam operis injuncti: ergò, illa posita, non est » in potestate operantis ut non satisfaciat. Nec refert » 1. quod actus non operentur ultrà intentionem agen-» tis; quià id intelligitur, quandò est in potestate operantis, v. g. satisfacere, vel non. Neo 2. quod si debet alteri centum, non satisfaciat obligationi, » si liberali donatione det ducentos. Nec 3. quod voto » obligatus ad recitandum Rosarium, si recitet anime non implendi, non satisfaciat. Ratio est, quia hæ, et similes obligationes proveniunt ex voluntate promittentis, qui sicut ab initio debitorem se liberè » constituit, sic in debito liberè permanere potest : obligatio autem parendi legi provenit ex voluntate, Legis, ideòque non extenditur ultrà ejus intentio-» nem, et voluntatem, nempè ultrà substantiam ope-» ris præcepti. Kon. n. 309. v. Less. loc. cit. et Laym. » hic. (Et sic tenet sententia communissima cum Tour » nely, Pontas, Suar. Vasq. Valen. Salm. etc. Vide » 1. 4. n. 176. »

## Unde resolvantur sequentes Casus,

» 1. Sacerdos, qui legit Horas non ea devotione; » qua voluit, ideòque proposuit ad satisfaciendum » procepto repetere: etsi deiadò non repetat, satis- » fecit tamen præcepto Suar. Kon. Card. de Lugo, ato. » 2. Audiens Sacrum die festo, quod scit esse ulti- » mum (vel, si non sit ultimum, intendens non au» dire aliud), licet intenderit non satisfacere, verè » tamen satisfecit præcepto de audienda Missa; etsi » peccarit contrà aliud præceptum, quo quis tenetur

» esse subditus Legislatori. Card. de Lugo loc. cit.

#### DUBIUM IV.

An ad impletionem præceptorum requiratur intentio, seu voluntas faciendi id quod præceptum est?

» Resp. Quod sic. Ratio est, quià, cum lex detur » hominibus, non brutis, ideòque humano modo sit » implenda, hinc impletio omnis præcepti, sivè hu-» mani, sivè divini debet esse actus humanus conp junctus cum libertate, et voluntate operantis. pid est, ut velit, sive intendat facere hoc, quod » est præceptum, v. gr. audire Sacrum, jejunaeire, etc. Est communiss. Vid. Vasq. 1. 2. q. 1003 a.g. Suar. Sanch.

#### Undè resolvantur hi Casus.

» 1. Qui audivit Sacrum die festo ebrius, dormiens, » aut impos sui quomodocumque, aut nescius, quid » aggrederetur, aut vellet facere, tenetur posteà com-» pos sui factus audire aliud Sacrum. Saurez, Sauch. » Salas d. g. n. 32.

🔍 » Is, qui audivit Sacrum, jejunavit, etc. prorsus » violenter coactus, non satisfecit; non enim fuit actus » humanus defectu voluntarii. Vasq. Suar. Azor, Fill.

n. 232.

» Dixi prorsus violenter; Quià, si famulus, v. gr. metu domini, aut puer metu magistri Sacrum au-• diat (esto non sit auditurus, si magister abesset) » is; etsi perversa voluntate illa peccet, præcepto ta-» men satisfacit, Ratio est, quia metus non tollit liber-\* tatem, Sanch. Salm. loc. cit. Laym. 1. 2.1. 4. c. 4. n. 12. -us Recitans Horas sola intentione legendi, vel adCap. III. De modo observandi præcepta. Dub. V. 217

» discendi non satisfacit; uti nec ille, qui vadit ad

» Sacrum tantùm, ut oculos pascat, cum alio colloqua-

tur, vel expectet amicum Card. de Lugo loc. cit. n. 23.
4. Nec satisfacit is, qui tantum ficte confitetur,

\* q. rec satisfacit is, qui tantum nete connectur, rev. gr. orat, etc. quià non ejus fictio, sed opus præceptum est.

DUBIUM V.

An duplici præcepto, uno actu, vel diversis actibus eodem tempore possit satisfieri?

RESP. 1. Uno actu diversa præcepta simul impleri 166
» possunt, nisi aliud colligatur ex mento præcipientis.

» Patet ex praxi quotidiana : qui enim obligatur ad

» Horas ratione Ordinis, et Beneficii, satisfacit una

recitatione. Sanch. l. 1. c. 14. Salm. Bonac. p. 10.

#### Undè resoleuntur hi Casus.

» Cum Dominica, et festum incidunt in eumdem » diem, non teneris audire duo Sacra.

» 2. Votum, et Pœnitentia in Confessione injuncta » plerumque non implentur per actum aliàs debitum:

• quià hæc plerùmque non est mens voventis, et Con-

\* fessoris. Vid. Suarez l. 4. in 3. p. Sanch. 1. mor. c. 14.

» Dixi plerumque; Quià subindè Confessarii injun-

gunt opus alias præceptum.

3. Qui alteri ex pluribus obligationibus debet

» centum, v. gr. non salisfacit, si semel dat centum:
» quià in debitis justitiæ attenditur æqualitas rei ad

» rem; non potest autem unum centum æquale esse

» debitis plurium centum. Undè in his alia est in-

» tentio, et mens se obligantis. Sanc. Salas loc. cit.

» Resp. 2. Potest quis eodem tempore diversis actibus duplici præcepto satisfacere, dummodò unum

» non impediat alterum. Est communis. Et ratio est,

» quià plerumque temporum diversitas non præcipi-

» tur. Suar. Az. p. 1. l. 7. c. 5. Sanch. lib. 1. c. 14.

#### Undè resolves.

 r. Potest quis eodem tempore audire Missam in Tom. I,

- 218
- festo præceptam, et simul legere Horas, vel alias
- » orationes voto, aliave ratione debitas. Bonac. p. 10.
- » 2. Potest item qui tenetur audire duas missas, eas » audire simul, imò etiam tres, ut docent aliqui, dum
- » simul in pluribus Altaribus celebrantur. Sanch. 1.
- » mor. c. 14 12. Major in 4. dist. 18.

#### DUBIUM VI.

An qui uno actu violat plura præcepta, committat plura peccata.

Resp. Si violet præcepta materialiter tantùm diversa, ità ut, licet sint plurium Legislatorum, habeant tamen motivum formale idem, et versentur
circà materiam eamdem numero cum iisdem circumstantiis, unum tantùm peccatum committit: Si verò
præcepta sint formaliter diversa, ob motiva proxima specie distincta, vel versentur circà materiam
numero diversam, committet plura peccata: quià
sunt obligationes, et malitiæ diversæ. Ità Sanchez
lib. 9. de matrim. dist. 15. Vasq. 1. 2. dist. 19. Salmant. C. de Lugo d. 16. n. 245. \* (Vide dicenda l. 5.
n. 3.)\*

## Unde resolvitur.

» 1. Qui non jejunavit die vigiliæ incidentis in Quan dragesimam, aut neglexit Sacrum festo incidente in
Dominicam, unicum commisit peccatum, satisque
est confiteri de jejunio, et Sacro uno; quià his præceptis unica est ratio formalis, et motivum proximum, v. gr. in priore maceratio carnis, in posteriore
cultus Dei Laym. Sanch. Card. de Lugo loc. cit.
2. Qui violat votum, et juramentum, vel votum,
et præceptum Ecclesiæ de. eadem re, duplicem
malitiam committit, ac proinde id in Confessione
explicandum est: quià voti observatio præcipitur.

ut fidés Deo debita servetur; juramenti autem, ne

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 215

- » Deus vocetur in falsum testem : et sic duæ sunt hîc
- » rationes formales; uti et sunt in omissione Missæ,
- quæ et propter festum, et ex injuncta pænitentia

» audiri debet. Card. de Lugo loc. cit.

- » 3. Si ligatus cum ligată adulteretur, duplex pec-» catum injustitiæ committit, unum contrà propriam
- » uxorem, alterum contrà maritum adulteræ: uti
- » etiàm si quis uno actu occidat plures, sunt plura » homicidia, quià in istis materia est numero diversa.
- » Laym. l. 1. t. 2. c. 10. n. 3. Sanch. Card. de Lugo

» loc. cit.

## CAPUT. IV.

#### QUÆ EXCUSENT A TRANSGRESSIONE PRÆCEPTI.

#### DUBIUM. I.

# An ignorantia excuset?

168 An ignorantia invincibilis excuset?

169 An detur ignorantia invincibilis etiàm circà Præcepta juris natura? usque ad 173.

174 An ignorantia excuset a pænd annexá Legi?

- » Kesp. si sit invincibilis, excusat; quià nemo 168
- » peccat, nisi actu voluntario; hic autem cognitio-
- » nem præsupponit. Si autem sit vincibilis, et culpa-» bilis, non excusat; qualis est, cum poteras, et te-
- nebaris scire, aut discere, et in mentem veniebat
- dubitare; nec studuisti intelligere. S. August. S.
- Th. Sanch. 10, mor. c, 6, et cæteri communiter, contrà

\* Palaum.

## Unde resolvitur.

- » 1. Si quis die jejunii, nihil cogitans de præcep-» to, coenet, aut carnes comedat non peccat: simili-
- tèr in aliis, ut si occidas hominem putans esse fe-

» ram. Bonac. quæst. 8. p. 3.

- » 2. Si in aliqua re tantum advertas malitiam unius
- peneris, illam solam contrahis; ut v.gr. si quis cog-

- » noscat foeminam, quam scit non esse suam, igno-
- » rat autem esse consanguineam, is fornicationem
- » tantum, vel adulterium committit, non incestum
- » Laym. l. 1. tom, 2. t. 4. Bonac. loc. cit.
- Quæritur indè, an ignorantia excuset a pænå Legi annexà? Respondetur ex Laym. l. 1. Tract. 1v. cap. 20. quod, qui ignorat inculpabiliter Legem, excusetur a culpà, et ab illius pænå. E conversò qui scit legem, sed ignorat pænam illi annexam, minimè excusatur a pænå. Ità Laym. cum communi ib. n. 6. Excipitur 1. Si pæna sit gravissima excedens meritum criminis. 2. Si sit censura Ecclesiastica, quam ignorantes non incurrunt, nisi ignorantia sit crassa, seu inculpabilis, ut docet Laym. cum communi de Cens. 5. n. 7. Et constat ex c. 2. de Const. in 6. Idem autem efficit ignorantia, quod oblivio Legis. Laym. ib. Ratio est, quià ad incurrendam censuram requiritur contumacia, sivè virtualis contemptus Legis. Vide 1.7. n. 47.

Imò si censura sit indicta præsumentibus, sivè temerè, consulto, aut scienter peccantibus; tunc excusat ignorantia etiàm crassa, non autem affectata (quæ adest, cum quis studiosè negligit scire legem, ut liberiùs agat); quià hæc scientiæ æquiparatur. Ità Laym. d. c. 5. et alii, sed vide Tom. 111. l. 7.

n. 48.

#### DISSERTATIO

In quá ostenditur, dari ignorantiam invincibilem in nonnullis ad naturalem legem spectantibus.

Exploratæ jam veritatis est, invincibilem ignorantiam dari non posse in rebus iis, quas homo scire potest, et tenetur. Cum itàque quod scire tenetur ignorat, et ignorantiam, versa vice studio superare potest, ut verbis utar Divi Thomæ 1. 2. q. 76. a. 2. a culpa liberari neutiquam potest. Quænam verò nos scire teneamur, tradit Angelicus ibidem; cujus hæc sunt verba: Omnes tenentur scire communiter, quæ sunt Fidei, et universalia juris præcepta; singuli autem quæ ad eorum

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 321 statum, vel officium spectant. Eapropter, ubi de naturali jure sermo fit, palàm est, invincibilem ignorantiam in primis ipsius principiis dari non posse, quo pacto sunt : Deus est colendus : Quod tibi non vis, alteri ne feceris. Ità etiam dicimus, neque immediatas ab ipsis erutas Conclusiones, seu proximè præfatis principiis connexas et cohærentes invincibiilter posse ignorari, quemadmodùm certè sunt Decalogi præcepta. Porrò insuper affirmamus, quod istiusmodi ignorantia invincibilis nec in obligationibus quidem datur, quæ ad proprium statum, vel officium pertinent; quandòquidem qui cuipiam statui se mancipat, ex. gr. Ecclesiastico, vel Religioso, vel qui aliquod munus suscipit obeundum veluti Judicis, Medici, Confessarii, aut id genus munus aliud, tenetur illius statûs, aut officii obligationes callere, velin iis instrui, et qui eas ignorat, negligens instrui, aut ob timorem, ne deinceps teneretur eas observare, aut ob voluntariam negligentiam, ejus ignorantia culpabilis semper erit, atque omnes errores, quos tali negligentià deindè commiserit, omnes culpabiles erunt, etiàmsi in iis committendis actualem eorum malitiæ advertentiam non habeat; siquidem ad hoc ut culpabiles sint, virtualis advertentia satis est, seu interpretativa (ut alii loquuntur) quam initio habuit, cum proprias obligationes scire neglexit, ut sapienter, et communiter docent Habert Theol. Dogm. t. 3. De Act. Hum. Cap. 1. §. 3. quæst. 5. Collet. Contin. Tournely Comp. mor. t. 1. pag. 520. 525. Antoine Theol. Mor. c. 4. de Peccat. q. 7. aliique, Divo Thoma Duce, juxtà quod superius prænotatum est, et pro eo, quod expressiùs idem S. Doctor Opusc. de Consc. q. 17. a. 5. ad. 3. et ad 5. ad hanc rem apposité dicit, ubi docet, excusari non posse Judicem illum, qui in sententià ferendà errat, proptereà quod leges ignorat, quas didicisse tenebatur.

Dixi communiter, quia licet alii multi DD. ut Sylvius, Suarez, Gammachœus, Isambertus, videantur pro singulis peccatis actualem advertentiam postulate, saltèm quandò cujusque peccati causa ponitur,

tamen omnes, nemine discrepante, consentiunt, satis esse, ut culpabiles futuri errores fiant, advertentiam illam, quam initio habet homo, cum statum quempiam assumit, aut aliquod munus suscipit, de obligatione sese peritum reddendi, si peritus non sit in iis quæ agere debet, et in quibus necesse est versari ratione muneris, et hoc non obstante negligit; quià tunc in confuso saltèm errores prævidet, quos non informatus, et instructus admittere poterit, et cavere non curat. Si verò quis in suo munere sufficienter anteà se curaverit instrui, et nihilominùs in re quapiam erraverit quæ munus suum respiciat, aut statum, non ob negligentiam, sed ob invincibilem ignorantiam, vel invincibilem inadvertentiam, ab omni prorsùs culpà utique liber esset, ut mox docebimus.

Certum igitur est, quod in primis juris naturalis principiis, æquè ac in proximis Conclusionibus, et certis obligationibus proprii statûs non datur invincibilis ignorantia, quià lumine ipso naturæ talia omnibus nota sunt, præterquam illis, qui oculos claudunt, ne ea videant. Et de his nimirum loquitur D. Th. 1. 2. q. 94. a. 6. Ad legem naturalem pertinent primò quidem quædam præcepta communissima, quæ sunt omnibus nota; secundò autem quædam secundaria præcepta, magis propria, quæ sunt quasi conclusiones propinquæ principiis; et affirmat, utraque ignorari non posse nisi ex passione, vel exignorantia culpabili; quoniam sicuti docet P. Suarez: Natura ipsa, ac conscientia pulsat in actibus eorum, ut non permittat ea inculpabiliter ignorari.

Contrà verò unanimis Theologorum sententia est, tum Probabilistarum, tum Antiprobabilistarum, in Conclusionibus mediatis, et obscuris, seu remotis a principiis utique dari et admitti debere ignorantiam invincibilem: ità docet idem S. Thom. 1. 2. quæst. 76. a. 3. qui statuit, dupliciter ignorantiam esse voluntariam, et culpabilem, vel directè, sicut cum aliquis studiosè vult nescire, ut liberius peccet: vel indirectè, sicut cum aliquis propter laborem, vel propter alias oc-

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I.

supationes negligit addiscere id, per quod a peccato retraheretur. Talis enim negligentia facit ignorantiam, ipsam esse voluntariam, et peccatum. Si verò ignorantia sitinvoluntaria, sive quià est invincibilis, sive quià est ejus, quod quis scire non tenetur, talis ignorantia omninò excusat a peccato. Affirmans itàque Angelicus. Si verò ignorantia sit involuntaria, sive quià est invincibilis, sive quià est ejus, quod quis scire non tenetur, talis ignorantia omninò excusat a peccato, sanè ostendit, ignorantiam adhuc eorum, quæ scire tenemur, posito, quod sit invincibilis, a peccato excusare. Idem pariter docet luculentioribus verbis Quodlib. 8. art. 15. ubi hæc reperiuntur verba. Error autem conscientiæ quandoque habet vim absolvendi, sivè excusandi, quandò scilicet procedit ex ignorantià ejus, quod quis scire non potest, vel scire non tenetur; et in tali casu, quamvis factum sit de se mortale, tamen intendens peccare venialiter, peccaret venialiter; et consequenter, si nullum peccatum committere intenderet, nullum quidem committeret. Notetur attenté: Scire non potest, vel scire non tenetur; Igitur etiàm in casu, quo quis scire tenetur præceptum; si illud scire nequeat, ejus ignorantia est invincibilis, excusatque a culpâ, proùt in suâ natura esset; sapienter advertendo cum Joanne a S. Thom. 1. 2. q. 6. Disp. 3. Diffic. 1. illa verba scire potest intelligi non remotè, sed proximè, et expeditè, ità ut omissio debitæ diligentiæ in veritate requirenda sit propriè volita: Illud axioma: Qui potest, et tenetur, et non facit, peccat, intelligi de eo qui potest proxime, et expedite, non remote tantum, et impedite, quià (ut suprà diximus) Omissio, ut sit voluntaria, debet procedere ab ipså voluntate.

Itidem D. Antoninus apertè monet, in Conclusionibus remotis quidem dari ignorantiam invincibilem p. 2. tit. 1. c. 11. §. 28. sic inquiens : Et si diceretur hic esse usuram, et usura est contrà Decalogum. Respondetur, sed hunc contractum esse usurarium, non est clarum, cum Sapientes contraria sibi invicem in hujusmodi sentiant. Cum autem dicitur ignorantia juris naturalis tamen omnes, nemine discrepante, coresse, ut culpabiles futuri errores fiant illam, quam initio habet homo, cum piam assumit, aut aliquod munus sus gatione sese peritum reddendi, si perit iis quæ agere debet, et in quibus neces ratione muneris, et hoc non obstante tunc in confuso saltèm errores prævide informatus, et instructus admittere pote non curat. Si verò quis in suo muneranteà se curaverit instrui, et nihilominùs i erraverit quæ munus suum respiciat, aut ob negligentiam, sed ob invincibilem i vel invincibilem inadvertentiam, ab ocupa utique liber esset, ut mox docebim

Certum igitur est, quod in primis jur principiis, æquè ac in proximis Conclu certis obligationibus proprii statûs non de cibilis ignorantia, quià lumine ipso no omnibus nota sunt, præterquàm illis, ce claudunt, ne ea videant. Et de his nimirùt D. Th. 1. 2. q. 94. a. 6. Ad legem naturalem primo quidem quædam præcepta communissisunt omnibus nota; secundò autem quædadaria præcepta, magis propria, quæ sunt quas siones propinquæ principiis; et affirmat, utraque non posse nisi ex passione, vel exignorantià cu quoniàm sicuti docet P. Suarez: Natura a, conscientia pulsat in actibus eorum, ut non pere inculpabiliter ignorari.

tum Probabilistarum, tum Antiprobabilistarum Conclusionibus mediatis, et obscuris, seu reprincipiis utique dari et admitti debere ignuinvincibilem: ità docet idem S. Thom. 1. 2. qua. 3. qui statuit, dupliciter ignorantiam tariam, et culpabilem, vel directè studiosè vult nescire, ut liberiùs per sieut cum aliquis propter laborem

ireà finem a esse sinem habet t. 1. c. I. : Non daprima prinverò quoad n Theolog. in aliquiacepta juris cipiis : Est pla sint valde a quibus sine

non excusare, intelligitur de his quæ expresse per se vel reductive sunt circa jus naturale, et Divinum, et contrà Fidem vel præcepta per evidentes rationes, vel determinationem Ecclesia, vel sententiam communem Doctorum; et non de his, quæ per multa media, et non clare probantur esse contrà præcepta, et articulos. Idem tuetur Habert, dicens Theol. tom. 3. De Act. Hum. c. 1. §. 3. circà fin. Circà conclusiones remotiores juris naturalis, quales sunt prohibitio usura, uxorum pluralitas, Matrimonii indissolubilitas, etiàm interveniente aliqua gravi causa, potest esse ignorantia invincibilis, quià non deducuntur ex primis principiis, nisi longiori discursu. Et Gersonius de vitá Spirit. qui scripsit : Concors est sententia, nullam in iis qua legis naturalis sunt cadere ignorantiam invincibilem, respondet, id dici, et affirmari quoad prima principia, et primarias conclusiones, secus verò quoad remotiores conclusiones: imò addit quandòque adhuc ipsas primarias conclusiones quibusdam in circumstantiis invincibiliter ignorari posse, ex. gr. si quis sibi persuadeat errore deceptus; quod teneatur mentiri, ut Proximum a morte vindicet.

Joannes Baptista Du Hamel non absimiliter nos certiores facit (lib. 2. de Act. Hum. c. 5. in fin. vers. ad legem) sic scribens: Quod autem ex eo jure necessario quidem, sed non ità manifestè deducitur, ut fortè Polygamia et alia hujus generis invincibiliter ignorari posse probabile videatur, adeò ut nullà vel levi suspicione ea esse prohibita his in mentem venerit; ac licèt ea vitia ex peccatis liberè admissis oriantur, ac proindè voluntaria videantur, et ed ratione ignorantia sit pæna peccati, hinc tamen non sequitur ea esse voluntaria, cum ex iis peccatis secutura mala prævisa non fuerint.

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. detur ratio apertissima, quod conclusiones juris natura remotiores deducuntur ex principiis longiori, implexoque discursu, quem rudes plurimi efformare nequaquam valent. Idque comprobat cum D. Th. in 1. 2. q. 100. a. 1. ubi dicit: Quædam verd sunt, quæ subtiliori consideratione indigeant disciplind. Quocircà concludit P. Berti, rudem hominem, si in hoc negligens non sit, non esse condemnandum. Et ne peritum quidem esse damnandum, subjungo, si ex ignorantia invincibili operetur; quoniàm nullus reperitur doctissimus, licet sit, qui judicare sciat de cunctis obscuris rebus ad jus naturale pertinentibus juxtà inconcussam veritatem; nam eadem veritas, ut ait D. Th. 1. 2. q. 49. a. 4. non est omnibus æquè nota : Sed quantum ud proprias conclusiones rationis practicæ non est eadem verius, seu rectitudo apud omnes, nec est etiàm æqualitèr nota apud quos est eadem veritas. Idem habet P. Gonet in suo Clypeo Theolog. t. 3. disp. 1. art. 4. §. 1. n. 55. ubi loquens de præceptis remotis a primis principiis, dicit : Potest dari de illis ignorantia invincibilis, et excusans a peccato, Et in tract. de Probabil. circà finem de eâdem sententiâ loquens, ait, contrariam esse singularem, paucorum, et improbabilem. Idem habet P. Collet Continuat. Tournely Comp. Mor. t. 1. c. 1. a. 1. sect, 2. Concl. 4. pag. 23. hisce verbis: Non daturignorantia invincibilis juris naturalis quoad prima principia, et proximas eorum Conclusiones, datur verò quoad magis remotas. Idem quoque P. Antoine in Theolog. Mor. De Peccat. c. 4. q. 6. dicens: Datur in aliquibus ignorantia invincibilis circà quædam præcepta juris naturalis valde abstrusa, et remota a principiis : Est communis sententia, quià cum aliqua præcepta sint valde abstrusa, et remota a primis principiis, a quibus sine longo, et difficili discursu deduci nequeunt, facile ignorari possunt invincibiliter. Et insuper refert anno 1685. die 8. Augusti Romæ inter varios articulos tertium sequentem articulum fuisse damnatum: Nullam admittimus ignorantiam invincibilem juris Natura in ullo homine, dum htc, et nunc contrà jus Natura agit. Arri-Tom. I. 29

non excusare, intelligitur de his quæ expresse per se vel reductive sunt circà jus naturale, et Divinum, et contrà Fidem vel præcepta per evidentes rationes, vel determinationem Ecclesia, vel sententiam communem Doctorum; et non de his, quæ per multa media, et non clare probantur esse contra præcepta, et articulos. Idem tuetur Habert, dicens Theol. tom. 3. De Act. Hum. c. 1. §. 3. circà fin. Circà conclusiones remotiores juris naturalis, quales sunt prohibitio usura, uxorum pluralitas, Matrimonii indissolubilitas, etiàm interveniente aliqua gravi causa, potest esse ignorantia invincibilis, quià non deducuntur ex primis principiis, nisi longiori diseursu. Et Gersonius de vitá Spirit. qui scripsit : Concors est sententia, nullam in iis quæ legis naturalis sunt cadere ignorantiam invincibilem, respondet, id dici, et affirmari quoad prima principia, et primarias conclusiones, secus verò quoad remotiores conclusiones: imò addit quandòque adhuc ipsas primarias conclusiones quibusdam in circumstantiis invincibiliter ignorari posse, ex. gr. si quis sibi persuadeat errore deceptus, quod teneatur mentiri, ut Proximum a morte vindicet.

Joannes Baptista Du Hamel non absimiliter nos certiores facit (lib. 2. de Act. Hum. c. 5. in fin. vers. ad legem) sic scribens: Quod autem ex eo jure necessario quidem, sed non ità manifeste deducitur, ut forte Polygamia et alia hujus generis invincibiliter ignorari posse probabile videatur, adeò ut nullà vel levi suspicione ea esse prohibita his in mentem venerit; ac licèt ea vitia ex peccatis libere admissis oriantur, ac proinde voluntaria videantur, et ed ratione ignorantia sit pæna peccati, hinc tamen non sequitur ea esse voluntaria, cum ex iis peccatis secutura mala prævisa non fuerint.

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. detur ratio apertissima, quod conclusiones juris natura remotiores deducuntur ex principiis longiori, implexoque discursu, quem sudes plurimi efformare nequaquam valent. Idque comprobat cum D. Th. in 1. 2. q. 100. a. 1. ubi dicit : Quædam verd sunt , quæ subtiliori consideratione indigeant disciplind. Quocircà concludit P. Berti, rudem hominem, si in hoc negligens non sit, non esse condemnandum. Et ne peritum quidem esse damnandum, subjungo, si ex ignorantia invincibili operetur; quoniàm nullus reperitur doctissimus, licet sit, qui judicare sciat de cunctis obscuris rebus ad jus naturale pertinentibus juxtà inconcussam veritatem; nam eadem veritas, ut ait D. Th. 1. 2. q. 49. a. 4. non est omnibus æquè nota: Sed quantum ad proprias conclusiones rationis practicæ non est eadem verius, seu rectitudo apud omnes, nec est etiàm æqualitèr nota apud quos est eadem veritas. Idem habet P. Gonet in suo Clypeo Theolog. t. 3. disp. 1. art. 4. §. 1. n. 55. ubi loquens de præceptis remotis a primis principiis, dicit : Potest dari de illis ignorantia invincibilis , et excusans a peccato, Et in tract. de Probabil. circà finem de eâdem sententiâ loquens, ait, contrariam esse singularem, paucorum, et improbabilem. Idem habet P. Collet Continuat. Tournely Comp. Mor. t. 1. c. 1. a. 1. sect, 2. Concl. 4. pag. 23. hisce verbis: Non daturignorantia invincibilis juris naturalis quoad prima principia, et proximas eorum Conclusiones, datur verò quoad magis remotas. Idem quoque P. Antoine in Theolog. Mor. De Peccat. c. 4. q. 6. dicens : Datur in aliquibus ignorantia invincibilis circà quædam præcepta juris naturalis valde abstrusa, et remota a principiis : Est communis sententia, quià cum aliqua præcepta sint valde abstrusa, et remota a primis principiis, a quibus sine longo, et difficili discursu deduci nequeunt, facile ignorari possunt invincibiliter. Et insuper refert anno 1685. die 8. Augusti Romæ inter varios articulos tertium sequentem articulum fuisse damnatum: Nullam admittimus ignorantiam invincibilem juris Natura in ullo homine, dum htc, et nunc contrà jus Natura agit. Arri-

29

Tom. I.

sit mihi fusè, et distinctè horum quos retuli Auctorum referre verba, quià sunt Antiprobabilistæ. Cæterùm innumeri pœnè sunt alii, qui veluti certam eamdem vindicant sententiam, ut Sylvius, Sotus, Gammachaus, Isambertus, Cardinalis Aguirre, Wigandt, Cuniliati, Salm. Scholastici, et Morales, quibus omnibus adhærent D. Anselmus, Azorius, Suarez, Tapia, Prado, Vasq., la Croix. Duvallius, Medina, Maldonatus, et alii. Neque in aliam sententiam ivit Doctissimus Præsul Julius Torni in suis notis in Estium, ubi scripsit ejusdem fuisse sententiæ Cajetanum ( quem perperam pro se stare facit Contensonius ) cum hisce conceptis terminis scripserit Cajetanus: Hominem quantum in se est in opinionum delectu a Divina Bonitate excusari, si veritatem non assequens a recta deflectat morum regula, non exigit magis Deus ab homine. Prorsus idem nuperrime scriptum reliquit Archiepiscopus Parisiensis Beaumont in sua Pastorali Catechesi, cujus verba Gallico sermone conscripta sic latinè reddita afferuntur : Licet invincibiliter ignorari non possint juris naturalis principia, eorumque proximæ Conclusiones, nihilominus tamen eorum obscuriores, remotioresque consequentiæ possunt esse, et sæpè sunt invincibilis ignorantia materia. Hoc punctum cunctis in verbis simul congregat celebriorum Theologorum suffragia.

Comprobatur autem magisque firmatur nostra sententia a secundà Bajana propositione ab Alex. VII. proscripta: Tametsi detur ignorantia invincibilis juris Naturæ, hæc in statu Naturæ lapsæ operantem ex ipså non excusat a peccato formali. A cujus propositionis proscriptione luculenter infertur, quod Pontifex idcircò eam damnaverit, quià pro certò habuit, dari utique posse ignorantiam invincibilem in aliquibus difficilibus, reconditisque rebus, quæ ad legem naturalem spectant. Nec dissimile colligitur ab alterius Bajanæ propositionis damnatione: Infidelitas negativa in üs, quibus Christus non est prædicatus, peccatum est. Ulterius apertissimè confirmatur e Thesi ab eodem

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 227
Pontifice damnatå: Non licet sequi opinionem inter probabiles probabilissimam. Nisi ignorantia invincibilis daretur circà jus naturale, ut ajunt Adversarii, a culpa neque excusaretur quidem qui sequitur opinionem probabilissimam, quià adhuc probabilissima versatur in discrimine errandi, quandòquidem hæc non extrà, sed intrà probabilitatis terminos existit: Ratio nostræ sententiæ, ut finem tandem aliquandò faciam, quam S. Thomas adducit 1. 2. qu. 19. art. 6. ea cum primis evidens est, Manifestum est, quod illa ignorantia, quæ causat voluntarium, tollit rationem boni, et mali.

evidens est, Manifestum est, quod illa ignorantia, quæ causat voluntarium, tollit rationem boni, et mali. Sed ad eam Dissertationis partem deveniamus, ubi 173 audire vacat, quæ contrà nos jaciant duo acerrimi Contradictores, alter nempè P. Jo. Vincentius Patutius, qui se ficto nomine appellat Adelphum Dositheum, alter Anonymus, qui librum suum Regulam morum inscribit, qui ambo quæ Italico sermone scripserunt, latinè hîc redduntur. Absolutè igitur negantes dari ignorantiam invincibilem circà quamlibet rem, audiamus primum Patutium italice (ut dixi) scribentem in ea, quam latine traducimus, forma: « Juxtà » ideam quam habemus a Divinis Scripturis, a SS. PP: a Divo Thoma, et a communi Antiquorum sensu, » ac etiàm a modernis primi subsellii Theologis, pec-» cata ignorantiæ, quandò tenemur scire legem, ea • sunt (rigorosè, et propriè loquendò) quæ commit-\* tuntur, et quorum coràm Deo rei sumus, tempore, » quo ignoramus ea committere, quià a propriâ nos-» tra culpa oritur, quod ignoremus, et hac de causa D. Thomas hac in re in c. 1. Epist. ad Rom. clarissimum axioma illud, et certum docuit: Ignorann tia, quæ causatur ex culpå, non potest subsequentem » culpam excusare; atque hac ratione peccatur, » quamquam non habeatur, nedum scientia a vobis » expostulata; cognitio nimirum certa, et evidens (lo-• quitur hic mecum circà licitum usum opinionis » æquè probabilis, quem defendo) sed ne incerta qui-· dem, et obscura peccati, quæ haberi poterat, quamp que habere tenebamur. Et deindè concludit; Pauca

sit mihi fusè, et distinctè horum quos retuli Auctorum referre verba, quià sunt Antiprobabilistæ. Cæterùm innumeri pœnè sunt alii, qui veluti certam eamdem vindicant sententiam, ut Sylvius, Sotus, Gammachæus, Isambertus, Cardinalis Aguirre, Wigandt, Cuniliati, Salm. Scholastici, et Morales, quibus omnibus adhærent D. Anselmus, Azorius, Suarez, Tapia, Prado, Vasq., la Croix. Duvallius, Medina, Maldonatus, et alii. Neque in aliam sententiam ivit Doctissimus Præsul Julius Torni in suis notis in Estium, ubi scripsit ejusdem fuisse sententiæ Cajetanum ( quem perperam pro se stare facit Contensonius Tcum hisce conceptis terminis scripserit Cajetanus : Hominem quantum in se est in opinionum delectu a Divina Bonitate excusari, si veritatem non assequens a rectà deflectat morum regulà, non exigit magis Deus ab homine. Prorsus idem nuperrime scriptum reliquit Archiepiscopus Parisiensis Beaumont in sua Pastorali Catechesi, cujus verba Gallico sermone conscripta sic latinè reddita afferuntur: Licet invincibiliter ignorari non possint juris naturalis principia, eorumque proxima Conclusiones, nihilominus tamen eorum obscuriores, remotioresque consequentiæ possunt esse, et sæpe sunt invincibilis ignorantiæ materia. Hoc punctum cunctis in verbis simul congregat celebriorum Theologorum suffragia.

Comprobatur autem magisque firmatur nostra sententia a secundâ Bajanâ propositione ab Alex. VII. proscripta: Tametsi detur ignorantia invincibilis juris Naturæ, hæc in statu Naturæ lapsæ operantem ex ipså non excusat a peccato formali. A cujus propositionis proscriptione luculenter infertur, quod Pontifex idcircò eam damnaverit, quià pro certò habuit, dari utique posse ignorantiam invincibilem in aliquibus difficilibus, reconditisque rebus, quæ ad legem naturalem spectant. Nec dissimile colligitur ab alterius Bajanæ propositionis damnatione: Infidelitas negativa in iis, quibus Christus non est prædicatus, peccatum est. Ulterius apertissimè confirmatur e Thesi ab eodem

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 227 Pontifice damnatå: Non licet sequi opinionem inter probabiles probabilissimam. Nisi ignorantia invincibilis daretur circà jus naturale, ut ajunt Adversarii, a culpa neque excusaretur quidem qui sequitur opinionem probabilissimam, quià adhuc probabilissima versatur in discrimine errandi, quandòquidem hæc non extrà, sed intrà probabilitatis terminos existit: Ratio nostræ sententiæ, ut finem tandem aliquandò faciam, quam S. Thomas adducit 1. 2. qu. 19. art. 6. ea cum primis evidens est, Manifestum est, quod illa ignorantia, quæ causat voluntarium, tollit rationem boni, et mali.

causat voluntarium, tollit rationem boni, et mali. Sed ad eam Dissertationis partem deveniamus, ubi 173 audire vacat, quæ contrà nos jaciant duo acerrimi Contradictores, alter nempè P. Jo. Vincentius Patutius, qui se ficto nomine appellat Adelphum Dositheum, alter Anonymus, qui librum suum Regulam morum inscribit, qui ambo quæ Italico sermone scripserunt, latinè hîc redduntur. Absolutè igitur negantes dari ignorantiam invincibilem circà quamlibet rem, audiamus primum Patutium italice (ut dixi) scribentem in ea, quam latine traducimus, forma: « Juxtà • ideam quam habemus a Divinis Scripturis, a SS. PP: a Divo Thoma, et a communi Antiquorum sensu, » ac etiàm a modernis primi subsellii Theologis, pec-» cata ignorantiæ, quandò tenemur scire legem, ea sunt (rigorosè, et propriè loquendò) quæ commit— \* tuntur, et quorum coram Deo rei sumus, tempore, • quo ignoramus ea committere, quià a propriâ nos-» tra culpa oritur, quod ignoremus, et hac de causa D. Thomas hac in re in c. 1. Epist. ad Rom. clarissimum axioma illud, et certum docuit: Ignoran-» tia, quæ causatur ex culpå, non potest subsequentem » culpam excusare; atque hac ratione peccatur, · quamquam non habeatur, nedum scientia a vobis » expostulata; cognitio nimirum certa, et evidens (lo-• quitur hic mecum circà licitum usum opinionis » æquè probabilis, quem defendo) sed ne incerta qui-• dem, et obscura peccati, quæ haberi poterat, quamr que habere tenebamur. Et deinde concludit; Pauca

» hæc sint satis, ut instruamini in negotio, cujus adæ» quatam non videmini ideam efformasse. » Sed hic
erravit P. Patutius, existimans, me, ut ipse est, penetrantis, et acris esse ingenii, sed durâ, obtusâque
mente cum ipse sim, fateor hanc brevem instructionem mihi satis non esse, quoniam intelligere numquam potui, quomodò homo peccet, cum invincibili
ignorantia de peccato laboret, postquam debitam adhibuerit diligentiam, ut informetur, et ignorantia
careat.

Auctor verò Regulæ morum in universo ferè suo libro probare nititur, nos minimè posse sinè formali peccato rem quampiam ignorare, quæ ad jus naturæ spectet; sed videamus quæso, quomodò id probet, etenim a responsionibus, quæ suis oppositionibus reddentur, clariùs patebit nostra sententia: Non datur, (inquit pag. 345.) ignorantia invincibilis juris Naturæ, et Divini, præterquàm in pueris furiosis, et amentibus. Deindè pag. 354.sic concludit: Ignorantia juris naturalis numquàm illos excusat, qui cognitione, et libero rationis usu operantur. Quæ sanè conclusio reprobat, damnatque cujuscumque probabilis opinionis usum, etiàm probabilissima foret; omnesque ad amplectendum Tutiorismum proscriptum adigit.

Probat ipse potissimum intentum suum, affirmans nos teneri sequi veritatem, propterea quod veritas est unica morum norma, et idcircò in Cap. 1. ob eam rem multos consarcinat simul Scripturæ textus: Ego sum via, veritas, et vita, Jo. 14. 6. Viam Dei in veritate doces. Matth. 22. 16. Omnes viæ tuæ veritas. Ps. 118. 151. Si Filli tui... ambulaverint coram me in veritate. 3. Reg. 3. 4. Ambulantes in veritate, sicut mandatum accepimus a Patre. 2. Joan. 4. Gentium custodiam veritatem. Isaiæ 26. 2. Qui facit veritatem venit ad lucem. Jo. 3, 21. In veritate non stetit. Jo. 8. 44.

Verum enim verò tanto poterat Auctor labori parcere, nemo enim inficiatur, in operando teneri nos veritatem quærere, eamque sequi; At petere fas sit, quonam alio pacto possimus nos veritatem noscere,

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. nisi ratione ducti? Dicendum igitur, illam veritatem nobis esse sequendam, ac amplectendam, quæ a ratione exhibetur, et præter oculos veluti ponitur: Hinc P. Collettom. 1. cap. 3. art. 1. sect. 1. Concl. 2. pag. 59. rectè distinguit moralitatem objectivam actûs in se considerati a moralitate formali agentis, docetque, quandò ex invincibili ignorantia quis operatur, contingere posse, ut non solum non peccet, sed insuper mereatur, operando juxtà rationem, quæ recta videtur, licet ipsa reverà supremæ rationi repugnet. Sed quià, (inquit Collet) repugnantia hac aliquando involuntaria est, ut in iis, qui invincibili laborant ignorantia, ideò non semper imputatur ad culpam, sed aliquandò ad meritum ob bonam fidem agentis qui rectam rationem sibi sequi videtur, dum etiàm ab ea deficit. Idque totum confirmat D. Th. 1. 2. q. 19. a. 1. ad 3. docens, objectum actûs ratione mediante repræsentari voluntati, atque in quantum cadit sub ordine rationis, objectum illud causat in voluntate bonitatem moralem. En ejus verba: Ad 3. dicendum, quod bonum per rationem repræsentatur voluntati ut objectum, et in quantum cadit sub ordine rationis, pertinet ad genus moris, et causat bonitatem moralem in actu voluntatis; ratio enim principium est humanorum, et moralium actuum, ut supra dictum est q. 18. a. 5. Ubi idem S. Doctor docendo notat, voluntatis actus bonos, et malos dici, proùt a ratione manifestantur: In actibus autem bonum, et malum dicitur per comparationem ad rationem: quià ut Dionysius dicit 4. cap. de Divinis Nominibus: Bonum hominis est secundum rationem esse, malum autem quod est præter rationem..... Dicuntur autem aliqui actus humani, vel morales, secundum quod sunt a ratione.

Quo circà idem Angelicus Doctor 1. 2. q. 71. a. 6. humanam rationem statuit tamquam proximam voluntatis naturæ regulam, dicens, quod lex æterna, licet sit prima Regula, nihilominus tamen est remota, et potius est ratio Dei, quam nostra: Regula autem voluntatis humanæ est duplex, una propinqua et homoge-

nea, scilicet ipsa humana ratio: alia verò est prima Regula, scilicet lex æterna, quæ est quasi ratio Dei.

Sed nequaquam, inquit præfatus Anonymus Auctor Regulæ bonorum morum; quandò contrà legem quis operatur, semper peccat, neque ratio sufficit ad excusandum a peccato. Sic ipse C. x1. p. 168. ubi quod italicè scribebat, sic nos fideliter latine reddimus: « Non negatur quod ratio debeat esse Regula proximior » nostrarum actionum..... At hoc intelligitur, cum » ipsa legi æternæ submittitur etc. Sed non semper » accidit, quod Ratio a lege Dei dirigatur: undè non » solum dici non potest, rationem esse regulam nos-» trorum morum, et in errorem labi non posse » quemquam ipsam sequentem, sed etiam veritas est » universis in Scholis receptissima, quod, quandò ra-» tio fallitur, voluntas peccet, si eam sequitur: Ra-» tio humana potest errare, et ideò voluntas concor-» dans rationi humanæ, non semper est recta; sed vo-» luntas concordans rationi erranti est mala. Hæc est » conclusio S. Thomæ, omniumque Theologorum. » Sic Auctor finem facit.

Sed videamus quæso, quod tradit S. Thomas in loco, ubi hunc articulum proponit: Utrum voluntas concordans rationi erranti sit bona ? 1. 2. q. 19. a. 6. Ibi S. Doctor sic ait: Hac autem quæstio dependet ab eo, quod suprà dictum est (q. 6. a'8.) quod ignorantia quandòque causatinvoluntarium, quandòque autem non. Et quià bonum, et malum morale consistit in actu, in quantum est voluntarius, ut ex præmissis patet ( art. 2. hujus quæstionis) manifestum est, quod illa ignorantia quæ causat involuntarium tollit rationem boni, et mali moralis, non autem illa, quæ involuntarium non causat. Dictum est etiàm suprà (q. 6. a. 8.) quod ignorantia, quæ est aliquo modo volita, sivè directè, sivè indirectè non causat involuntarium; et dico ignorantiam directè voluntariam, in quam actus voluntatis fertur: indirecte autem propter negligentiam, ex eo quod aliquis non vult illud scire. quod scire tenetur. Si igitur ratio, vel conscientia errat errore voluntario, vel directe, vel propter

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I.

negligentiam, quià est error circà id, quod quis scire tenetur, tunc talis error rationis, vel conscientiæ non excusat, quin voluntas concordans rationi, vel conscientiæ sic erranti, sit mala. Notentur verba: si igitur ratio, vel conscientiæ erret errore voluntario, vel directè, vel propter negligentiam, quià est error, circà id quod quis scire tenetur, tunc talis error non excusat. Quapropter, quandò error non est volitus, nequè directè nequè in-

directè per negligentiam, excusat a peccato.

Nequè obstat dicere, quod cum res aliqua mala sit, etiamsi ratio eam repræsentet ut bonam, semper sit mala, etenim respondet D. Th. in eod. art. ad 1., id esse verum propter illud generale axioma: Bonum ex integrà causa causatur, malum autem ex singulis defectibus, et ideò S. Doctor subjungit, ex hoc quod dicatur malum id, in quod fertur voluntas, sufficit sive quod secundum suam naturam sit malum, sive quod apprehendatur ut malum. Hoc verò nequaquàm essicit, actiones, quæ contrà legem fiunt, esse formalia peccata. Quandò peccatur contrà legem invincibiliter ignoratam, materialiter tantum, non formaliter peccatur, quià lex non ut in se est, sed proùt repræsentatur a Ratione, ità fit regula, et mensura nostræ voluntatis, ut sapienter animadvertit, et scribit Joannes a S. Thoma i. 2. q. 18. disp. x1. art. 2. circà finem dicens: Et cum instatur, quod potest ratio proponere contrà legem ex errore invincibili, dicimus, quod non potest proponere contrà legem formaliter, sed materialiter, idest contrà legem ut est in se, non contrà legem, ut existimatam, sub qua conditione tantum potest lex mensurare, non secundum se precise ut in re, et nondum ut manifestatam. Juxtà id, quod idem Auctor anteà scripserat (cit. quæst. 18. disp. 9. art. 1.): Moralitas in actibus liberis non est aliud, quam eorum commensuratio, et ordinatio secundum Regulas Rationis.

Sed reponit Auctor Regulæ morum, D. Th. eodem articulo hæc verba subjungere: Si ratio errans dicat, quod homo teneatur ad uxorem alterius accedere, voluntas concordans huic rationi erranti est mala, eo quod

error iste provenit ex ignorantià legis Dei, quam scire tenetur. Igitur, infert, quotiescumque quis operatur contrà Legem Dei, non excusatur a peccato, licet ratio contrarium ei repræsentet. Idque confirmat alio Angelici textu (in Quodlib. 3. art. 27. ad 2.) Si alicui dictat conscientia, ut faciat illud, quod est contrà legem Dei, si facit, peccat, quià ignorantia juris non excusat a peccato, nisi fortè sit ignorantia invincibilis, sicut est in furiosis, et amentibus, quæ omninò excusat. Insuper id confirmat textu Bonifacii VIII. de Reg Juris 13. in 6.

Ignorantia facti, non juris, excusat.

Verùm textibus hisce omnibus claræ sunt responsiones. Cum S. Thom. ait: Ignorantia legis Dei, seu ignorantia juris non excusat, loquitur tantum deignorantia illorum præceptorum Dei, quæ idem exprimit aliis in locis, proùt superiùs animadvertimus (1. 2. qu. 76. a. 2. et q. 94. a. 6.) quæ ignorari non possunt sinè culpa positivæ negligentiæ, quemadmodum sunt prima principia legis Naturalis, eorumque proximæ conclusiones, idest præcepta Decalogi, ut communiter docent cum D. Th. alii suprà laudati AA. Nec absimiliter intelligi debet auctoritas Gersonis nobis ab Adversario objectata, uti explanat Habert. Eâdem quoque ratione explicandæ sunt auctoritates Alberti Magni, et Adriani Papæ, nam in Pastorali epistolå Archiepiscopi Beaumont pro me hos Auctores stantes citatos reperio, nempè Albertum Magnum in 2. dist. 22. art. 10. et Adrianum in 4. Sent. tract. de Clav. Eccl. q. 5. Cæterùm certum est, D. Th. primis principiis exceptis, ac proximis indè Conclusionibus in reliquis abtrusis, et obscuris admittere, pluribus in locis, uti monuimus, ignorantiam invincibilem, siquidem 1.2. q. 76. a. 3. affirmat, quod, cum ignorantia est invincibilis, licet sit de rebus, quas homo scire tenetur, excuset a peccato, illis verbis: Si verò sit talis ignorantia, qua omninò sit involuntaria, sivè quià est ejus, quod quis scire non tenetur, omnind excusat a peccato. Accedit, quod alio superiùs allato loco 1. 2. q. 19. a. 6. doceat, tunc esse malam voluntatem, quæ sequitur erroneam Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 233 rationem, quandò ratio errat sivè directè sivè indirectè propter voluntariam negligentiam circà ea, quæ homo scire debet: Si igitùr ratio, vel conscientia erret errore voluntario, vel directè, vel propter negligentiam, quid error est circà id, quod quis scire tenetur, tunc talis error non excusat. Igitùr cum error non sit voluntarius saltam ratione negligentiæ, utique excusat a peccato.

Ad textum autem Bonifacii VIII. qui contrà nos ponitur: Ignorantia facti, non juris, excusat, appositè respondent Sylvius in 1. 2. q. 76. a. 3. q. 7. concl. 7. et Antoine De peccat. Cap. 4. q. 6., id locum habere in Statutis Forensibus, quorum ignorantia plerumque præsumitur vincibilis post eorum promulgationem in foro factam, dummodò aliqua specialis ratio, quà contrarium præsumeretur, non adesset, ut habetur ex cap.

In tua, tit. Qui matr. accus. etc.

Opponit deinde Anonymus varias Scripturæ auctoritates, quibus probare nititur, non dari ignorantiam invincibilem circà jus naturæ : Qui autem non cognovit, et fecit digna plagis, vapulabit paucis. Luc. 12. 48. Delicta juventutis meæ, et ignorantias meas ne memineris. Ps. 24. 7. Misericordiam Dei consecutus sum, quià ignorans feci in incredulitate. 1. Timoth. 1. 13. Verum textus hi omnes, prout docet Habert de Act. Hum. c. 1. §. 3. circà fin. et ex concordi suffragio Interpretum universorum de ignorantia crassa intelliguntur, quæ ceteroqui peccatum diminuit, sed supplicium non effugit, quià, ut ait Habert, est volita saltem indirecte, quatenus qui ed laborat, voluntariè omittit diligentiam, ut addiscat; vel suscipit officium, ad quod præstandum non potest adipisci scientiam requisitam. Et ideò, prosequitur idem Auctor, a Concilio Diospolitano damnata fuit propositio Pelagii, hisce terminis concepta: Ignorantia non subjacet peccato, quoniam non secundum voluntatem evenit, sed secundum necessitatem. Fuit igitur damnata, quià nempè ignorantia crassa est vincibilis, adeòque culpabilis.

At insurgit Anonymus: Christum Judæi cruci afaxerunt, ipsum non cognoscentes, proùt idem Salvator noster patesecit, cum dixit: Pater dimitte illis, non enim sciunt, quid saciunt. Luc. 23. 34. Insideles credunt, honorem se præstare Deo, Apostolos morti tradentes: Sed venit hora, ut omnis qui intersicit vos, arbitretur se obsequium præstare Deo. Jo. 16. 2. Ità paritèr Hæretici veritatem tueri putant, Catholicos persequendo. Verùm quidquid objicitur, paucis clarè diluit prælaudatus Habert: Judæi per miracula, et prophetias potuerunt cognoscere Christum Dominum, juxtà illud: Si enim crederetis Moysi, crederetis forsitan et mihi; de me enim ille scripsit. Jo. 5. 46. Si opera non fecissem in eis.... peccatum non haberent. Jo. 15. Hæretici, et alii Insideles, si velint attendere ad notas veræ Religionis, eam in Ecclesià Romand facilè deprehendissent.

sed iterum instat Anonymus sic dicens: Ignorantia eognoscendi aliquod naturale præceptum oritur a nobis ipsis, vel quià omnem debitam diligentiam non adhibemus in veritate quærenda, vel quià a Deo non postulamus, uti par est gratias, ut Divinam legem cognoscamus; quoniam (inquit), quemadmodum Fides nostra Divino elevari debet lumine ad Sancta Mysteria credenda, ità nostra ratio ab eodem lumine elevari debet, ad habendas perspectas vias progrediendi ad Deum. Quocirca David Propheta orabat: Domine ostende mihi legem tuam, et doce me facere voluntatem tuam. Hinc p. 253. sic denique concludit: Non potest sinè peccato esse, quod hac ignorantia contrà legem Dei efficitur.

Ergò, respondeo, cum videmus tot viros doctos et pios ac etiàm in Sanctorum numerum relatos multis in quæstionibus invicem adversatos fuisse in pluribus ad legem naturalem spectantibus, dicere fortène debemus alterutros eorum peccasse, et damnationem subiisse? Ità loquitur P. Antoine in cit. loc. De Peccat. c. 4. in hanc rem; Si S. Th. et S. Bonav. de multis ad legem naturalem pertinentibus inter se dissident; alterater ergò erravit; et tamen neuter opinionem ullam antè obitum retractarit; ergò si non datur ignorantia invincir

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I.

bilis legis naturalis in re quapiam, alterutèr in gravi peccato diem clausit extremum, cum sit gravis culpa docere culpabiliter errorem circà præcepta divina, sicque damnatus est. Et reverà nos non latet, S. Thomam desendere, Judicem debere damnare illum, quem in jure constat esse reum, licèt ipse Judex sciat illum esse innocentem; sed S. Bonaventura id negat. E converso S. Bonaventura tuetur, peccatorem, nisi statim a commisso peccato confiteatur, novum patrare peccatum, idque negat D. Thomas. Atqueid genus exempla eruditorum, sanctorumque Virorum, qui de præceptis naturalibus discutientes discordes manserunt, aitS. Antoninus p. 1. tit. 3. c. 10. §. 10. sexcenta propè afferri posse. Idem doctissimus Morinus part. 3. Exercit. 5. c. q. de Sacram. Ord. docet, cum dicit: Quicumque annales Ecclesiæ attenderit, facile animadverteret, Auctores Ecclesiasticos multa aliquando opinionum varietate discordes fluctuasse. Insupèr Natalis, Alexand. tom. 3. disp. 16. Sect. 2. P. Petri Theol. 1. 21. c. 12. n. 5. affirmant, quamplures etiàm SS. Patrum in nonnullos esse, lapsos errores; Fatemur in singulis pend Patribus nævos reperiri, in plerisque etiàm errores. Et quid de S. Jo. Chrysostomo refert Xistus Senensis Bibl. Sacr. Adnot. 89.? Restat tertium, quòd in præmissis Chrysostomi verbis continetur assertum, videlicet, Saram in eo potissimùm esse laudandam, atque imitandam, quod servandi mariti causa barbarorum sese adulterio exposuerit, consentiente tamen marito in ejus adulterium, imò etiam suadente. Concludendum proindè ex eo foret, Sanctos hosce, vel alios Ecclesiasticos Auctores ad Tartara esse detrusos, proptereà quod erroneas scripserunt opiniones, earumque posteà non curarunt emendationem; vel saltem concludendum, in iis scribendis semper mortalitèr peccasse; verùm nescio, an quis reperiendus sit, qui id audebit asserere.

Quaproptèr non valet dici, quòd ille qui, ut convenit, studet, ac orat, cognitionem quidem obtineat veritatis in universis naturæ legis dubiis; siquidem opportunè respondet P. Collet l. c. c. 1. p. 24. præstantiora

Ecclesiæ lumina minimè neglexisse studium, et orationem, nec proptereà ad veritatis notitiam pervenisse, ut eam assequerentur; Et verò, si quælibet ignorantia ruris naturalis vinci possit, maxime per orationem, atqui falsum consequens, cum majora Ecelesia lumina dies, noctesque orando, et studendo consumpserint, nec tamen eus quas optabant cognitiones obtinuerint. Quandoquidem, ut optime idem P. Collet animadvertit, multarum legis naturæ conclusionum, sed remotarum a primis principiis, ne Patres quidem, et Ecclesiæ Doctores cum omnibus præsidiis a Natura, et a Gratia acceptis veritatem in pluribus assequi potuerunt: Atqui multæ sunt conclusiones a primis principiis oriunda, quarum cognitio ne cum magnis quidem natura, et Gratice auxiliis haberi potest, cum circà eas dividantur acutissimi simul, et piissimi Patres Ecclesia.

Sed replicatur: Deus est Fidelis, promisit exaudire orantem se: Petite, et accipietis. Si nos lucem suam a Deo debitis conditionibus postularemus, eam Ipse non denegaret; quamobrem si non obtinemus, per nos profectò stat, nosque sumus in culpà. Sed duo sunt distinguenda genera lucis. Altera lux, seu cognitio est naturalis, vel potiùs naturæ viribus comparata, qua morales veritates cognoscimus Divinæ legis circà imperata, et vetita. Altera est lex supernaturalis gratiæ, qua illustramur, ut cognoscamus Divinæ gratiæ valorem, maximum æternæ salutis negotium, media ad eam consequendam, occasiones, quæ ad ejus jacturam præcipites nos agere possunt; et id genus alia. Cum autem contrà legem formaliter del'inquitur ex hujus lucis gratiæ defectu, quam a Deo poscere minime curavimus, dubium non est, quin ejusmodi negligentia nobis imputetur ad culpam, quippè tune nostra oscitantia est voluntaria; nam si lucem hanc postulavissemus, non defuisset utique; Deus enim non desinit impertiri gratiam oranti, ut quod bonum esse cognoscit, amplectatur, et quod malum fore noscit, caveat; atque hæc illa lux est, quam petebat David, cum ajebat : Da mihi intellectum, el

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. discam mandata tua: Doce me facere voluntatem tuam. Contrà verò Deus neque dat, neque se daturum promisit omnibus lucem veritates omnes cognoscendi, quæ naturali lumine cognosci possunt; ideoquè cum quis materialiter operatur contra legem, sed invincibiliter, ob hujus naturalis cognitionis defectum, tunc ad formale peccatum non imputatur error, contentus cum sit Deus, ut nosmet nos dirigamus juxta conscientiæ dictamen, quod per rationem nobis exhibetur, et ostenditur tamquam rectum. Apostolus ait : Omne autem quod non est ex Fide (idest juxtà conscientium uti communiter explicant Ambrosius, Chrysostomus, Theodoretus, aliique) peccatum est. Igitur qui operatur juxtà proprize conscientize dictamen, non peccat. S. Joannes quoquè tradit: Si cor nostrum non reprehendenit nos, fiduciam habemus ad Deum. 1. Jo. 3. 21. Ut uno verbo dicam, Deus non damnat, nisi illas actiones, in quibus a dest malitia voluntaria, vel voluntaria negligentia; undè eum, qui existimat invincibiliter se rectè opérari, Deus non solum non punit, sed quandoquè rectam ejus intentionem remuneratur, etiamsi opus ejus legi proùt est, in se repugnet, sed quià repugnantia hæc (scribit P. Collet, ut superiùs prænotatum est) aliquando involuntaria est, ut in iis, qui invincibili laborant ignorantid, ideò non semper imputatur ad culpam , sed aliquandò ad meritum ob bonum finem agentis, qui rectam rationem sibi sequi videtur, dum etiàm ab ea deficit.

Id paritèr scribit severissimus P. Daniel Concina Theolog. Christ. t. 2. l. 2. de Conscientia dissert. 1. ubi licet in argumento Capitis 5 dicat, opus ex errore conscientiæ patratum adhuc invincibili, neutiquàm bonum esse posse, meritoque dignum: nihilominùs infrà n. 36. p. mihi 46. expressè sententiæ nostræ adhæret, dicens: Potest enim quis, dum exercet opus materialiter malum, habere plures actus bonos, intentionem nempè bonam Deo placendi, hos bonos, et meritorios dicimus, quamvis actus, qui per se tunc exercetur, sit materialiter malus... Hæc bona intentio nulla prava circumstantia inquinatur, quià opus materialiter

malum cum non sit voluntarium, refundere in ipsos actus malitiam non valet.

Verùm Anonymus noster contrà id quasi tuba exaltat vocem suam et Caput integrum in hoc insumit (quod est XIII.) ubi magnà vi nititur probare, quandò actio Divinæ legi est contraria, semper hominem peccare, licet rectà intentione operetur. En quomodò Italicè loquitur, quod nos latinè vertimus. Primùm, inquit: «Est igitur in Evangelio, et in Patrum doctrinà constans axioma, intentionem, et finem communi-care eorum bonitatem, aut malitiam nostris actionibus easque bonas, aut malas facere. » Sed paulò post sibimet ipsi adversaus alitèr loquitur, et inquit: «Quamquàm recta sit intentio, si quod fit, suapte Naturà pravum est, vel aliquà alià peculiari cir-cumstantià, vel si Divinà lege prohibeatur, hoc non obstante, peccatur ab eo qui facit. »

» non obstante, peccatur ab eo qui facit. »

Ità sentit noster Adversarius, sed prætèr P. Conci-

nam superiùs laudatum, et prætèr sententiam communem aliorum Doctorum, D. Th., D. Ambrosius, D. Bernardus, et D. Jo. Chrysostomus contrarium sentiunt, uti ostendemus: Primum itàque D. Th. 2. 2. q. 18. a. 6. proponit quæsitum: Utrum actus habeat speciem boni, et mali ex fine? Et respondet : Dicendum, quòd aliqui actus dicuntur humani in quantum sunt voluntarii ut suprà dictum est. In actu autem voluntario invenitur duplex actus, scilicet actus interior voluntatis, et actus exterior, et uterque eorum actuum habet suum objectum. Finis autem proprie est objectum interioris actús voluntatis. Actus exterior accipit speciem ab objecto. circà quod est; ità actus interior voluntatis accipit speciem a fine sicut a proprio objecto. Id autem quod est ex parte voluntatis, sed habet ut formale ad id quod est ex parte exterioris actús.... Neque actus exteriores habent rationem moralitatis, nisi in quantum sunt voluntarii, et ided actus humani species formaliter consideratur secundum finem, materialiter autem secundum objectum exterioris actus. Isthæc Sancti Doctoris verba clariora sunt, quam ut explanatione egeant:

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. nam in his luculentissime docet, actum humanum, bontm aut malum evadere proùt finis est, quo fit: etenim ipse humanus actus, in tantum habet rationem moralitatis, idest, ut sit bonus, vel malus, in quantum est voluntarius. Objectum actûs externi est res. proùt est in se ipsâ : objectum verò actûs interni voluntatis est intentio, qua quis operatur; undè licet materialiter actus sit in se ipso malus, tamen formaliter bonus est, quando bonus est finis; hoc tamen semper intelligendum, cum nempè malitia actûs ma-

terialis invincibiliter ab operante ignoretur.

Adversarius verò pro se affert longam admodum D. Bernardi periodum de Præcept. et Disp. Cap. 12. et 18. et deindè dicit : Ejusmodi Divi Bernardi responsio clare ostendit, quòd ut oculus simplex faciat Corpus luminosum, duo continere debet, bonam nempe intentionem, et veritatis cognitionem. Hoc ipse italice, nos latine dicebamus. Ego autem lego, D. Bernardum duas doctrinas dare iis oppositas, quæ adversarius affirmat: in eodem tract. c. 12 et 17. Bernardus ait, quòd ille qui obedit Prælato ex recta intentione, meritorie agit, quamvis materialiter errat contrà legem, et c. 14. n. 35. hæc verba habet : Et quidem dignam dixerim vel solam intentionem piam, nec plane condigna remuneratione fraudabitur in opere quoque non bono ipsa bona voluntas. D. Ambrosius l. 1. Offic. c. 30. scribit : Affectus tuus nomen imponit operi tuo. Jo. Chrysostom. Hom. 19. in op. imperf. similiter scribit: Ex proposito bono etiàm quod videtur malum bonum est, quià propositum bonum excusat malum opus.

Sed qui contrà legem operatur, instat Auctor, semper peocat ignorantia vincibili, quià non orat; nam si oraret, sibi non deesset gratia ad cognoscendam legem. Ad quod sic respondeo: Deus oranti, ut formale peccatum caveat, non denegat sufficientem gratiam, sed non semper gratiam impertit, ut materiale peccatum vitetur. Non deest gratia scribit P. Collet) qua peccatum formaliter devitet, concedo: peccatum etiàm materialiter, nego. Porrò peccatum, quod ex ignorantia

invincibili commititur, non est peccatum, nisi materialiter, nec impedit, quominùs æterna salus obtineri possit. Imò sunt qui credunt, quarumdam rerum cognitionem homini subtrahere, quià mavult ut propter congnitionis defectum non peccet, nisi materialiter, quàm, ut occasione cognitionis suæ formaliter delinquat.

Vix tamen, imò ne vix quidem intelligo, quid ad rem nostram pertineat propositio, quam opponunt, ab Alexandro VII, damnata, circà peccatum philosophicum, quæ habebat : Peccatum philosophicum, seu morale quantumvis grave in eo qui Deum vel ignorat, vel de Deo actu non cogitat, est grave peccatum, sed non est offensa Dei, neque peccatum mortale dissolvens amicitiam Dei, neque æterna pæna dignum. Quid. ad rem nostram, dico, pertinet propositio isthæc? Qui cognoscit offendere Naturam, necessariò offendit etiàm Naturæ Auctorem, qui est Deus, etiamsi de Deo non cogitet: Sed qui operatur ex ignorantià invincibili legis naturalis, neque Deum offendit, nisi tantum materialiter, vel ( ut melius dicam ) in nihilo offendit: Etenim materialis offensio non habet rationem offensæ, sed ad summum esset materia offensæ, si homo tamquam offensam Dei, aut Naturæ eam apprehenderet.

Nec quidquàm suffragatur dicere in sensu Adversarii, quod quemadmodum fides nostra elevari debet lumine supernaturali, ut revelata Mysteria credamus, ità etiam nostra ratio eodem debeat elevari lumine, ut juris Naturæ negotia cognoscamus: quià quantùm attinet Mysteria, ultrò concedimus; sed ad benè operandum, licet homini in tenebris veluti constituto in pænam primigeniæ labis non sufficiat sola, nudaque ratio naturalis, sed requiritur insuper Divina præceptorum revelatio, ut ea intelligat quæ facienda sint, quæque cavenda; postquàm verò homo hoc divinæ revelationis lumen acceperit ad benè vivendum, et ad omnes morales veritates cognoscendas, proùt in se sunt, aliud non opus est supernaturale lumen; etenim Deus gratias supernaturales minimè pollicitus

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 241 est ad hunc finem, sed vult, ut homo naturali ratione utatur directă jam a revelatione præceptorum factă 🗧 🦠 tantummodò, ùt jam suprà dictum est, ea eget gratià, quà ipse illuminetur, et confortetur ad id amplectendum, quod cognoscit bonum, idque fugiendum malum quod cognoscit esse vitandum. Optime admonet D. Th. 1. 2. q. 76. ar. 2. ad 2. non posse hominem propriis actibus gratiam acquirere, sed utique proprià diligentià rerum Scientiam comparare posse. Homo potest aliquam scientiam acquirere per suos actus, gratia verò non acquiritur ex nostris actibus Si igitur ità se res habet, non debet homo necessariò expectare gratiam, ut naturalium præceptorum ignorantiam superet, quià ejusmodi ignorantia proprià diligentia superanda est; et quotiescumque hæc diligentia tanti non esset roboris, ut ad cognitionem perduceret remotorum, obscuriorumque præceptorum, invincibilis cum sit ignorantia, a Deo non imputatur adi culpam.

Atqui Anonymus aliam insistit viam, culpabilem ut reddat ignorantiam invincibilem cujuscumque rei ad jus naturæ spectantis; ait enim: Duo nobis inflicta valuera esse, et adhuc residentia ab originali peccato, concupiscentiam nimirum, ob quam voluntas ad malum proclivis remansit, et ignorantiam, ex qua obnubilata remansit ratio; proindeque sie argumentatur Italice loquendo, quod nos latine: Si concupiscentia non excusat eum, qui sequitur concupiscentia deordinationes, quarè ignorantia excusare debet illum, qui sequitur deordinationes ignorantiae? Ex quo deinde concludit, quod sicuti peccat operans propter Concupiscentiam,

ità peccet operans propter ignorantiam.

Sed responsio est aperta. Ideircò peccat concupiscentiæ deordinationes sequens, quià cum voluntate sponte illius malitiæ adhæret, tunc etiàm concupiscentia, ipsa est voluntaria. Aliter verò accidit in ignorantià invincibili, quæ non est volita, neque placet. Manifestum est, nullum esse peccatum, nisi voluntarium; eo fit, ut quemadmodum sequentes nos vo-

Tom. I.

luntarias concupiscentiæ deordinationes peccamus, ità pariter peccamus ignorantiæ vincibilis, et volitæ sequentes deordinationes; e contrario tamen, sicuti operari juxtà concupiscentiam, sed contrà voluntatem nostram, peccatum nullum est, juxtà quod ajebat Apostolus (Rom. 7. 19.): Quod nolo malum hocago: ità quoquè peccatum nullum est operari ob ignorantiam invincibilem, cùm non sit volita.

Ulterius verò progreditur Auctor et culpabilem putat ignorantiam nostram, saltem propter propria peccata a nobis priùs commissa, affirmatque, quod, quemadmodùm nos propter peccata nostra in morali constituimur impotentià operandi bonum, ità in morali etiam impotentià constituimur cognoscendi bonum, quod faciendum sit, et malum quod sit fugiendum. Quapropter, sicuti non excusat impotentia, quandò malum operamur, quod cognoscimus esse malum, ità non excusat impotentia, cùm ignoramus malum quod facimus.

At cum Du Hamel l. 2. de Act. Hum. c. 5. in fin. respondemus primum, pænam peccati non esse malum, quod imputatur ad culpam ejus, qui talem patitur pœnam; quarè licet talis ignorantia esset pœna aliorum peccatorm quæ anteà commisimus, attamen hæc peccata non faciunt cul pabiles errores, quos deindè committimus ex invincibili ignorantia; quoniam tales errores non sunt a nobis voliti, nequè prævisi. Ac licet ea (scribit Duhamel) vitia ex pèccatis libere admissis oriantur, ac proinde voluntaria videantur, et ed ratione ignorantia sit pæna peccati; hinc tamen non sequitur ea esse voluntaria, cum ex iis peccatis secutura mala prævisa non fuerunt. Insuper respondetur, a veritate prorsùs alienum esse; quòd sicuti nostra peccata nos constituunt in morali impotentia operandi bonum, ità pariter constituant in morali impotentià præcepta naturalia cognoscendi; quià, juxtà quod superiùs prænotavimus, ut bonum operemur, requiritur gratia, ad quam sanè obicem ponit qui peccat; ut verò simpliciter præcepta cognoscantur, necesse non est

Cap. IV. Que excusent a transgr. præc. Dub. I. 243 gratia, sed satis est naturale lumen; undè neutiquam dici potest, peccatum locare hominem in morali im-

potentià cognoscendi præcepta.

At fortasse dicet : Peccata peccantes excæcant, et cognitionem abripiunt. Libenter annuo, peccata a peccatoribus auferre cognitionem illam, quæ ad bonum agendum allicit, removetque a malo patrando; et ut cognitio ista habeatur, requiritur gratia, et ad eam obtinendam orare opportet. De hac nimirum cognitione loquebatur Augustinus contrà Pelagium: Dum tamen potiùs disputet, quam, ut oret, et dicat: da mihi intellectum, et discam mandata tua: Bellarminus hunc Davidis explicans textum inquit : Da mihi intellectum, non significat da mihi vim intelligendi, sed da mihi lumen divinum , quo mens mea discat mandata tua (scilicet) ut sibi persuadeat, optimum esse illa complere. Postulabat igitùr Propheta gratiam, ut illuminaretur, et sibi persuaderet, quantum illud foret bonum, quod in exequendis Divinis præceptis requiritur. Id quoquè expostulabat, quandò orabat: Viam justificationum tuarum instrue me : idest ( idem Bellarminus explicat ) doce me quæ sit via præceptorum tuorum, quomodò videlicet debeam in lege tua ambulare; nempè quomodò ambulare debeam juxtà tua præcepta. Id insuper, quando orabat: Da mihi intellectum, et scrutabor legem tuam. Petit ( Bellarminus ) ut scrutari possit ejus utilitates. Id pariter, cum ajebat: Doce me facere voluntatem tuam; idest doce me Domine, ut secundum voluntatem tuam operer; sed, ut suprà dictum est, voluntas Dei est, ut nos operemur juxtà nostræ conscientiæ dictamen. Peccatum igitùr peccantem privat hac cognitione gratiæ; sed non cognitione naturali præceptorum, quæ nobis se præstant cognoscenda ratione dumtaxat naturali, ut rectè scribit Habert de Act. Hum. c. 1. §. 3. p. 17. ex D. Thoma: Peccatum naturam humanam prorsùs non corrumpit, alioquin per peccatum desineret esse homo.

Multas autem Auctor Divi Augustini opponit auctoritates, et præsertim illam de Gratid, et lib. arb. e,

3. : Ignorantia que non est eorum, qui scire nolunt, sed qui tamquam simpliciter nesciunt, neminem sic excusat, ut sempiterno igne non ardeat. Super hanc aucr toritatem Auctor sic italicè scribit quod nos latinè : . Minimè contendit S. Augustinus, semper esse reum, » qui ignorantià deliquit, quemadmodum qui peccat » cum cognitione suæ culpæ.... addit tamen quòd hoc » non debet aperire asylum ad tenebras ignorantiæ, » ut in ea suam inveniat excusationem, quià eadem » non sic excusat, ut quis minime dammetur ad ignem » æternum »: Verumego non intelligo, quid auctor velit pro rei summa inferre ab hac Augustini auctoritate. Si ab illis verbis, qui tamquam simpliciter nesciunt, inferre vellet, ignorantiam non excusare ab æternå damnatione, quamvis invincibilis sit, contrà ipsum obstaret propositio secunda ab Alexand. VIII. proscripta, et superius jam allata, que habebat, ignorantiam invincibilem juris naturæ non excusare a peccato formali. Cæterùm du-Hamel, et P. Berti rectè huic Augustini textui respondent. Et sic Du-Hamel (de Act. Hum l. 2. disp. 3. c. 6. n. 6. : Hac intelligenda, ut nescientia simplex non excuset a peccato, cujus non est causa, sed eximit ab eo cujus est causa. Unde qui legem Dei nesciunt, nec scire potuerunt, non peribunt, quòd legem ignotam violaverint, sed propter peccata, que in lege Natura admiserunt. Eademque ratione relato Augustini textui respondet P. Berti l. 21. c. 10 dicens, Augustinum scripsisse, quòd Infideles, qui non crediderunt Jesu-Christo, mereantur ignem æternum, non quid non crediderunt, id enim non imputatur ad culpam, dummodò nescire noluerant; sed quià legem nature inscriptam cordibus suis libere transgressi sunt. Itaque mens Augustini ca profectò est, quod ignorantia nempe illorum, qui penitus ignorarunt veram Religionem, licet eos ab incredulitatis peccato excuset, non tamen ab iis peccatis excuset, quæ ipsi talia esse cognoscunt juxtà Naturæ lumen. Quod verò S. Doctor de ignorantia culpabili loqueretur, ex verbis jam constat, quæ immediatè citato textui subjungit, dicens: Non enime Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 245 sinè causà dictum est: Effunde iram tuam in Gentes, quæ te non noverunt. Deum non cognoscere, non potest, nisi malitià, aut voluntarià obcæcatione contingere. Idem scribit S. Jounnes Chrysostomus Hom. 27. in Ep. ad Rom. n. 3. Judæi ignorarunt, sed hæc ignorantia non erat digna venià. Græci quòque ignorarunt, sed defensionem non habent. Sed posteà immediatè subjungit: Quandò enim ea quæ sciri nequeunt, ignoraveris, culpæ obnoxius non eris. Cui conformatur celebris illa S. Augustini doctrina (l. 3. de lib. arb. c. 19. n. 53.); Non tibi deputatur ad culpam quod invitus ignoras, sed quod negligis quærere quod ignoras.

Cæterim ne longum faciam, et ne ulteriùs tædio Lectorem afficiam, omnibus aliis Augustini textibus, quos Anonymus objicit, una tantummodò ejusdem Sancti auctoritate respondemus. Is in primo lib. retract. videtur prima facie sentire, nescientem se peccare, adhuc peccare, quandò voluntariè id agit, quod in se peccutum est: Qui nesciens peccavit, non incongruenter nolens peccasse dici potest, quamvis et ipse, quod nesciens fecit, volens tamen fecit, ità nec ipsius esse potuit sinè voluntate peccatum. Sed ut egregiè animads vertit Du-Hamel l. c. n. 5. in fin. idem S. Doctor aperit mentem suam, explanatque quod dicere intelligebat : Quià voluit, ergo fecit; etsi non quià voluit, peccavit nesciens peccatum esse quod fecit. Ità nec tale peccatum sinè voluntate esse potuit, sed voluntate facti, et non voluntate peccati. Id denotat, quod licet factum sit materia peccati, cum tamen voluntas deest peccandi, peccatum est tantum materiale, sed non formale, seu voluntarium, ut optime Du-Hamel, quod nimirum factum ipsum est materia peccati, non formaliter, et reipsa peccatum est.

Id paritèr est quod scripsit D. Thomas Opusc. de Malo q 3. art. 8. Si ignoretur deformitas, puta cum aliquis nescit, fornicationem esse peccatum, voluntarie quidem facit fornicationem, sed non voluntarie facit peccatum. Non negatur verò, ut sincere loquamur, Angelicum, alibi negare fornicationem invincibiliter ignorari posse; et meritò id negat, quià fornicatio prohibetur præcepto proximo, et immediato primis principiis; attamen S. Doctor loco nuperrimè adducto, ut certam, exploratamque rem statuit, quòd quandò quis invincibiliter ignorans operatur etiàm contrà aliquid spectans ad jus naturæ, is materialiter tantùm erret, sed nequaquàm peccet.

Eadem responsio datur cum Du-Hamel textui Divi Hieronymi contrà Pelag. c. 10. 11. 12. nobis ab Anonymo objectato, ubi S. Doctor ait adversus Pelagianos, ignorantiam non excusare a peccato, quod intelligitur de peccato facti materialiter, secus verò de peccato formaliter accepto. Et quidem Sanctus loquitur de homicidio casu patrato, pro quo in veteri lege etiàm victimæ erant offerendæ, non obstante, quòd sinè culpà

voluntatis contingeret.

Item opponit Auctor quamdam Divi Bernardi auctoritatem tract. ad Hugon. de quæst. c. 1. et 4. ubi ignorantiam esse ait unam ex causis peccatorum, quæ nos committimus, sed quæ Deus non excusat. Attamen advertendum est, de quâ ibi ignorantia S. Bernardus sermonem fecerit; en de quâ ignorantià loquatur: Multa nesciuntur, aut sciendi incurià, aut discendi desidià, aut verecundid inquirendi. Sed hanc ignorantiam ortam a negligentià se instruendi de propriis obligationibus, aut inquirendi veritatem quis umquam a peccato excusare poterit? Neque obstat, quod ait S. Doctor de Pracept. et dipens. c. 14. n. 40.: Sive itaque mahim putes bonum quod forte agis, sive bonum malum, quod operaris, utrumque peccatum est. Quoniam scribit P. Berti (l. 21. c. 14. prop. 2. vers. Præterea) perperam Vendrochium ab hâc auctoritate colligere, Divum Bernardum negare ignorantiam invincibilem excusare a peccato, nam S. Doctor n. 37. jam scripserat: Et qui bonum diligit, et malum nescius agit; hujus quidem bonus est oculus, quià pius, non tamen simplex, quià cæcus. et Berti addit : Igitur est oculus, qui non est simplex, et tamen non est nequam, scilicet nescientis ignoratione excusabili.

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. I. 247 En igitur demum, quomodò nostri Contradictores ad negandam ignorantiar, invincibilem omnium Conclusionum etiàm remotarum, obscurarumque de rebus ad legem naturæ spectantibus, nedùm adversati sint communi sensui Sanctorum Thomæ, Bonaventuræ, Antonini, Anselmi, aliorumque Theologorum tam benignioris, quam severioris sententiæ, verum etiam funditus everterint firmissima, receptissimaque Theologiæ axiomata; Idque sanè non ad alium finem, quàm ut illicitum facerent usum quarumcumque probabi-

#### DUBIUM II.

### An metus excuset?

RESP. Si ex metu facis, quod simpliciter malum 176

» est, peccas quidem; minuitur tamen per metum

» malitia, quia minuitur libertas. Interim sæpè fit,

» ut præcepta quædam non obligent, cum eorum ob-

» servatio cederet in grave alicujus incommodum:

» et tunc, si ex metu talis incommodi quis tale præ-

» ceptum omittat, non peccat, cum præceptum non

liget. Est communis. »

lium opinionum.

### Undè resolvuntur hi Casus.

- » 1. Præceptum naturale negativum, prohibens » rem intrinsecè malam, non licet violare, ne ob
- » metum quidem mortis. \* (Et si aliquandò videatur
- » licere violari præceptum negativum, v. gr. non furandi
- » non occidendi, puta ad defensionem vitæ propriæ etc.
- » tunc dicitur, præceptum non existere. Vid. l. 2. n. 51.)\* » 2. Metus gravis, v. gr. mortis, etc. sæpè non tan-
- » tùm excusat a præcepto positivo, tam Divino, quam
- » humano; sed quandoque etiàm ab affirmativo natu-
- » rali, et sic ( ut Sanchez 1. mor. c. 18. ) non tene-» tur quis cum periculo vitæ integrè confitêri, ser-
- » vare depositum, implêre votum, succurrere proxi-
- mo extremè indigenti. Bec. t. 2. l. 3. c. 6. Azor. 1;

» p. l. 1. p. 1. c. 11. Laym. l. 1. t. 4. c. 14. Excipe ta-» men casum de quo infrà, l. 2. ad. n. 25.

3. Si observatio legis humanæ necessaria sit ad
 conservandum bonum, aut avertendum malum
 commune, quod pluris sit, quàm vita propria,

» tunc lex illa obligat cum periculo vitæ, ut v. gr. si » dux mandat militi non discedere ex statione; item,

a si perituræ sint animæ, nisi Pastor adeat ægros

n tempore pestis. Laym. \* ( Gum Salmant. c. 2.

\* n. 127.)\*

» 4. Alioqui nulla præcepta humana, etiam Eccle» siastica, per se obligant cum periculo vitæ, aut si» milis incommodi, Sanch. 1. mor. c. 18. ut si v. gr.
» cogaris metu mortis contrahere cum consanguinea
» in gradu prohibito lege Ecclesiastica, posses contrahere (in speciem), non tamen posses consum» mare; quià, cum matrimonium esset irritum, for-

» mare; quia, cum matrimonium esset irritum, ior» nicaris, quod intrinsecè malum est. Sanchez de

n Matr. l. 7. d. 5. n. 4.

» 5. Per accidens interim accidene potest, ut lex » humana obliget cum periculo vitæ, ratione alterius » præcepti juris naturalis, aut Divini concurrentis, » ut v. gr. quis cogere vellet transgredi præceptum » Ecclesiæ in odium Fidei, vel contemptum Religio-» nis. Sanchez loc. cit. Con. p. 3. t. 2. d. 13. dub. 12.\*

v (Ità etiàm Salm. ibid. n. 130.)\*.

#### DUBIUM III.

## An excuset impotentia totius vel partis?

\*\*Resp. 1. Cum ad impossibile nemo teneatur, cersum est quod impotentia excuset, etiàm illa, cui nantè causam cum peccato dedisti, dummodò de hoc doleas: Quarè id præcipuè hic dubitatur, an qui non potest implere totum, teneatur ad partem.

\*\*Resp. 2. Si præceptum tale sit, ut commodè possit, aut soleat dividi, atque in ejus parte salvetur ratio, seu finis præcepti, tunc qui non potest

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Bub. IV. 249

servare totum, debet servare partem, quam potest.

• Quòd si verò non salvetur ratio præcepti in parte,

neque id commodè possit, aut soleat fieri, tunc qui
non potest totum, hoc est tantum, quo moraliter

non potest totum, noc est tantum, quo moranter
 impléri censeatur integrum præceptum, is non tene-

» tur ad partem. Quæ omnia æstimanda sunt, 1. Ex

intentione Legislatoris. 2. ex ratione, fine, et ma-

» terià legis. 3. Ex judicio prudentum. 4. Ex communi

• usu. Ità Sanch. 1. mor. c. 9. Laym. l. 1. t. 4. c. 19. »

### Unde resolvuntur hi Casus.

« 1. Qui non potest legere omnes Horas, debet 177 dicere eas, quas potest; quià divinæ sunt. Laym.

loc. cit. et Bonac.

\* 2. Qui in Quadragesima non potest jejunare, de-

» bet abstinere a carnibus, si potest : aut qui non

potest omnibus diebus, tenetur iis, quibus potest.

• Ità Laym. l. c. et Bonac.

» 3. Qui potest notabilem partem Sacri (v. gr. usv què post Consecrationem) audire, aut Horarum

· dicere, aut commodè potest cum alio, et solet,

n tenetur, alioquin non. ibid. v. infra de Horis.

» 4. Si quis carens Breviario pauca ex Horis sciat

» memoritèr, non tenetur ea dicere ibid.

» 5. Qui obligatur visitare Limina Apostolorum

» Romæ, et scit se ed pervenire non posse, non tene-

» tur ingredi iter; quià nec finis, nec ratio præcepti

» salvatur. ibid. et Suarez Bonac. d. 1. q. 8. p. 1. »

### DUBIUM IV.

# An excuset Dispensatio?

178 An excuset dispensatio facta ex justa causa? Quid sine justa causa?

179 An existente causa teneatur Superior dispensare?

186 An valeat dispensatio inferioris?

Tom. I. 32

181 An existênte justá causá valeat dispensatio facta mais fide Superioris?

182 An in dubio dispensatio censeatur valida?
183 An quis possit dispensare cum seipso?

184 An valeat dispensatio extorta per vim, aut metum?

185 Quid si causa exposita fuerit falsa?

186 Vide alios casus.

- 187 An dispensatio strictè accipienda? Et an detur dispensatio tacita?
- 188 De iis qui possunt dispensare de potestate ordinaria?

189 Num Papa in Præceptis Divinis?

190 Num Episcopi? et in quibus?

191 An inferior dispenset in Legibus superioris, ubi dispensatio non est observata?

192 Quid in dubio, an casus egeat dispensatione?

193 Quid de potestate delegată? Et an hæc cesset morte concedentis?

194 Quando Prælati Regulares possint dispensare?

195 Quot, modis cesset dispensatio?

- 196 Quomodo cesset I. per Cessationem causæ? 197 Quomodo II. per Revocationem dispensantis?
- 198 Quomodo III. per Renunciationem dispensati?

199 An cesset Lex cessante fine Legis?

200 II. De interpretatione Legis. An lex extendi debeat de casu ad casum?

201 III. de Epikejá Legis.

- \*\*\* Resp. In jure humano dispensatio Legislatoris,

  \*\* vel parem potestatem habentis, facta ex justa causa
  - » excusat a transgressione præcepti. Est communis.

» Sanch. Azor. 1. p. l. 5. c. 15. Salas d. 20.

- » Ratio est, quià, cum sit auctor suæ legis, potest » quemvis excipere. Dixi. 1. Ex justà causà, quià, si
- » temerè, et sinè causâ dispenset, tenet quidem dis-
- » pensatio, peccat tamen tam dans, quam petens
- » dispensationem, contrà jus naturale, dictans par-
- » tem debêre conformari suo toti, nisi justa causa ex-
- » cuset. Sanch. l. 8. d. 18. Suar. Fill. n. 438. et quidem
- (ut vult Suar.) mortaliter; venialiter, ut Pontius
  apud Dian. n. 8. t. 3. R. 8. 9. et 10. (Idem tenent
- Salm. de Leg. c. 5. n. 66. cum Sanch. Laym. Pal. etc.
- præciso tamen scandalo, etc. Utentem autem tali dis-

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. V. 251

pensatione commune est non peccare graviter, et probabile nec etiàm leviter, ut Salm. n. 76. cum Suar.

Pal. Pon. etc.) \*, quem, si dubitet, an causa sit justa, posse dispensare, vult Sanch. \* (Cum Salm. n. 75. Tapia, Gran. Dian. Quià possidet potestas dispensativa. Secùs esset, si dubitaret an adsit causa.) \* contrà Bon. qui dicit peccare. Etsi autem causa sit justa, non tamen tenetur dispensare, nisi cum vel jus præcipit ex eà causà dispensari, vel necessarium est ad commune bonum, vel spirituale pœnitentis: vel ad advertendum grave damnum, aut publicum scandalum, et sinè dispendio fieri potest. Dian. p. 8. t. 3. R. 27. et 28. contrà Suar.

» Sanch. etc. · Quæritur, an existente causa, teneatur Superior 179 dispensare? Distingue : si causa sit tantum sufficiens, ut dispensatio sit permissa, non autem debita, potest licitè Superior eam concedere, et negare : vel uni concedere, et alteri negare; quià licet expediat bono subditi dispensatio, expedit verò bono communi Legis observantia. Ità Salm. d. c. 5. n. 80. cum Conin. Pal. Bonac. Sanch. Suar. etc. Si verò causa sit talis, quæ efficiat dispensationem esse debitam, nempè ad evitandum damnum commune, vel privatum magni momenti, vel ad utile commune, vel magnum particulare (expedit enim aliquandò dispensare, etiam pro bono particulari, quod indirectè redundat ad bonum commune. Et ideò docet S. Th. 1. 2. qu. 97. art. 4. quod convenit dispensare, quandò aliàs majus bonum privati impediretur. Ità Salm. de Matr. c. 14. n. 20. cum Con. Sanch. et Aversa) tunc tenetur Superior dispensare, alioquin peccaret graviter, vel leviter juxtà materiam. Denegatà tamen (etiàm injuste) dispensatione, nequit subditus agere contrà Legem; nisi talis causa urgeat, ut eum extrahat a Lege: quare, si Episcopus injuste neget dispensationem publicationum antè Matrimonium, potest, urgente gravi causa, ilud contrahi sinè eis. Ità Salm. de Matrim, cap. 8, 11, 92, cum. Con. Sanch. Pal. Sot. et aliis,

Lib. I. Tract. II. De Legibus. 250

181 An existente justa causa valeat dispensatio facta mala fide Superioris?

182 An in dubio dispensatio censeatur valida?

183 An quis possit dispensare cum seipso?

184 An valeat dispensatio extorta per vim, aut metum?

185 Quid si causa exposita fuerit falsa?

186 Vide alios casus.

187 An dispensatio strictè accipienda? Et an detur dispensatio tacita?

188 De iis qui possunt dispensare de potestate ordinaria?

189 Num Papa in Præceptis Divinis?

190 Num Episcopi? et in quibus?

191 An inferior dispenset in Legibus superioris, ubi dispensatio non est observata?

192 Quid in dubio, an casus egeat dispensatione?

193 Quid de potestate delegată? Et an hæc cesset morte concedentis?

194 Quando Prælati Regulares possint dispensare?

195 Quot, modis cesset dispensatio?

196 Quomodo cesset I. per Cessationem causæ?

197 Quomodo II. per Revocationem dispensantis? 198 Quomodo III. per Renunciationem dispensati?

199 An cesset Lex cessante fine Legis?

200 II. De interpretatione Legis. An lex extendi debeat de casu ad casum?

201 III. de Epikejá Legis.

178 « Kesp. In jure humano dispensatio Legislatoris, » vel parem potestatem habentis, facta ex justà causà

» excusat a transgressione præcepti. Est communis.

» Sanch. Azor. 1.p. l. 5. c. 15. Salas d. 20.

» Ratio est, quià, cum sit auctor suæ legis, potest » quemvis excipere. Dixi. 1. Ex justà causà, quià, si

» temerè, et sinè causa dispenset, tenet quidem dis-

» pensatio, peccat tamen tam dans, quam petens

» dispensationem, contrà jus naturale, dictans par-

» tem debêre conformari suo toti, nisi justa causa ex-

v cuset. Sanch. l. 8. d. 18. Suar, Fill. n. 438. et quidem

• (ut vult Suar.) mortaliter; venialiter, ut Pontius

• apud Dian. n. 8. t. 3. R. 8. 9. et 10. \* (Idem tenent

• Salm. de Leg. c. 5. n. 66. cum Sanch. Laym. Pal. etc.

præciso tamen scandalo, etc. Utentem autem tali dis-

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. V. 251

pensatione commune est non peccare graviter, et probabile nec etiàm leviter, ut Salm. n. 76. cum Suar.

Pal. Pon. etc.)\*, quem, si dubitet, an causa sit justa, posse dispensare, vult Sanch.\* (Cum Salm. n. 75. Tapia, Gran. Dian. Quià possidet potestas dispensativa. Secùs esset, si dubitaret an adsit causa.)\*

contrà Bon. qui dicit peccare. Etsi autem causa sit justa, non tamen tenetur dispensare, nisi cum vel jus præcipit ex eà causà dispensari, vel necessarium est ad commune bonum, vel spirituale pænitentis: vel ad advertendum grave damnum, aut publicum scandalum, et sinè dispendio fieri potest. Dian. p. 8. t. 3. R. 27. et 28. contrà Suar.

» Sanch. etc. · Quæritur, an existente causâ, teneatur Superior 179 dispensare? Distingue : si causa sit tantum sufficiens, ut dispensatio sit permissa, non autem debita, potest licitè Superior eam concedere, et negare : vel uni concedere, et alteri negare; quià licet expediat bono subditi dispensatio, expedit verò bono communi Legis observantia. Ità Salm. d. c. 5. n. 80. cum Conin. Pal. Bonac. Sanch. Suar. etc. Si verò causa sit talis, quæ efficiat dispensationem esse debitam, nempè ad evitandum damnum commune, vel privatum magni momenti, vel ad utile commune, vel magnum particulare (expedit enim aliquandò dispensare, etiam pro bono particulari, quod indirectè redundat ad bonum commune. Et ideò docet S. Th. 1. 2. qu. 97. art. 4. quod convenit dispensare, quandò alias majus bonum privati impediretur. Ità Salm. de Matr. c. 14. n. 20. cum Con. Sanch. et Aversa) tunc tenetur Superior dispensare, alioquin peccaret graviter, vel leviter juxtà materiam. Denegatà tamen (etiàm injuste) dispensatione, nequit subditus agere contrà Legem; nisi talis causa urgeat, ut eum extrahat a Lege: quarè, si Episcopus injustè neget dispensationem publicationum antè Matrimonium, potest, urgente gravi causa, ilud contrahi sinè eis. Ità Salm. de Matrim, cap. 8, n. 92. cum. Con. Sanch. Pal. Sot. et aliis,

» Dixi 2. Legislatoris: quia dispensatio inferioris » in lege Superioris sinè justà causa invalida est, ac » proinde non excusat a transgressione præcepti. Ra-» tio est, quià qui nomine alterius sinè causa dispen-» sat, dissipat, Suar. l. 6. c. 19. Sanch. l. 8. de Matr. » d. 17. Validè autem, et licitè inferior potestate orp dinarià dispensat ex justà causà in lege Superioris 1. » Circà levia, hoc est, quæ sub mortali non obli-» gant, etsi facilis sit ad Superiorem recursus. 2. » Circà ea, quæ frequenter occurrunt, v. gr. in jejuniis, » celebrandis festis, etc. \* (Vide n. 190, circà fin.) \* 3. » Circà ea, quæ ità sunt propria uni Communitati, ut » non conveniantalii. 4. Quandò recursus ad Superio-» rem difficilis est, sivè quandò est necessitas, et pe-» riculum in mora, Dian. p. 8. tr. 3. R. 2. ex Gran. Sal. » Gord. et Pal. qui addit 5. Si consuetudo præscripserit, ut inferior dispenset, ut Dian. l. c. R. o5. 6. » Quandò est dubium negativum, an casus egeat dis-» pensatione. Quo casu, secundum Palaum, non opus » est dispensatione, cum præsumptio sit pro libertate, » Barb. Dian. p. 3. t. 6. R. 28. p. 4. t. 3. R. 46. p. 8. » t. 3. R. 72. et 95. Undè resolvitur. (Vide n. 191.)\* » 1. Pontifex sinè justà causà non potest dispensare » in lege Dei, nec Episcopus in lege Ecclesiæ. Sanch. » d. 17. n. 3. Suar. Vasq.

» 2. Dispensatio in voto, vel juramento, sinè justa » causà, etiàm a Papa facta, est invalida, ut Sanch.

» Suar. U. cc.

3. Valida est, si Superior per errorem justam
causam arbitretur (In bond fide, ut Sotus, Laym.
Sanch. Azor cum Salm. c. 5. n. 71. Sed oppositum

» est tenendum. Vid. de Voto l. 3. n. 251.)\*: Aut (etsi » non arbitretur, et temerè dispenset) reipsa tamen

» sit. Sanch. l. c. Azor. Sa, Salas, n. 81. »

Quæstio est, si superior malà fide dispenset, judicans non subesse causam, aut causa revera existat, an valeat dispensatio, et dispensatus illà uti possit? Prima sententia dicit valere, si fiat a Legislatore, non autem si ab inferiore; quià isti data est facultas dispensandi Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 255 tantùm cum causà. Ità Pal. Azor. Covar. apud Salm. c. 5. n. 78. Secunda sententia probabilior, et communior dicit, quod, existente causà, valeat dispensatio, et licitè dispensatus utitur illà, a quocumque Superiore illa sit impensa. Ratio, quià valor dispensationis non pendet a cognitione causæ, sed ab existentià illius, sicut valet electio capacis ad Beneficium, licet capacitas ignoretur ab Electore, ex c. Nihil de Electione, Ità Salm. d. c. 5. n. 79. cum Sanch. Suar. Tapia, Basil. Diana, Vill. Secùs tamen dicendum, si inferior dispenset bonà fide, sed sinè causà, contrà Busem. et alios ut suprà; vide lib. 3. num, 251.

» 4. In dubio de valore dispensationis, validam 182

censeri, eo quod præsumatur in favorem actûs, ne
 pereat, probabile putat Sanch. etc. cum, Diam. p.3.

» t. 6, R. 9. p. 4. t. 3. R. 45. 64. p. 8. t. 3. R. 62. \* (Sum.

» Salm. n. 88. Vide 1. 3. n. 252.) \*

»5. Habens potestatem generalem dispensandi potest 183

n etiam secum dispensare directe, et immediate. Sanch.

» Dian. p. 8. t. 3. R. 10. contrà Suarez \* (Ita Salm.

» c. 5. n. 60. et 61. cum S. Thom. Cajet, Laym. Pal. » Bonac. etc. Quià est jurisdictio purè voluntaria, qua

etiam ergà seipsum exerceri potest. Hinc benè sibi

» dispensare potest in votis, juramentis, jejunio etc.)\*
» 6. Valet dispensatio obtenta per vim, aut metum; 184

• (modò causa sit justa). Item data sinè ullis verbis,

» sola mente. Turrian. Dian, p. 8. tr. 3. R. 17. 76. p. 4.

» t. 4. R. 118. »

Quæritur, an valeat dispensatio extorta per metum? Resp. quod, quandò causa dispensationis existit, dispensatio semper sit valida: dummodò non constet Superiorem dispensasse sinè animo dispensandi: metus enim voluntarium non tollit, sicut tollit vis. Obtentio autem talis dispensationis est etiàm licita, si justè Prælato metus incutitur; nempè si subditus minatur se conquesturum apud supremum Superiorem: vel justam accusationem laturum de aliquo suo crimine. Illicita autèm esset, si metus sit injustus; ideòque dispensatio tunc pro libito a Superiore posset

posteà revocari. Ità Salm. d. c. 5. n. 82. 83. et 84. cum Sanch. Pal. Suar. Bonac. Quandò verò Superior metu coactus verbis tantùm concedit dispensationem, non autem animo, tunc certè ipsa est nulla. Cæterùm, nisi constet defuisse animum, hoc non est præsumendum. Salm. d. n. 82. ex c. 22. Quæst. 5.

7. Qui impetravit dispensationem, v. gr. in impedimento dirimente matrimonium, et per ignorantiam, vel simplicitatem expressit causam falsam, eum validè contrahere matrimonium dicit Pon. de

» Matrim. lib. 8. c. 16. ex c. Cum inter. Sed contrarium

» tenet Pal. t. 1. t. 3. d. 6. p. 16. §. 5. ex cap. Sup.

» litteris, v. Dian. p. 8. t. 3. R. 69. \* (Vid. de Matr.

» l. 6. n. 1131. Not. 2.)\* »

Quæritur, an petitio subreptitia, vel obreptitia vitiet dispensationem? Subreptitia dicitur, quandò veritas reticetur: Obreptitia, quandò mendacium apponitur. Resp. regula sit, quod tunc dispensatio erit nulla, quandò tacetur veritas, quæ de stylo Curiæ debeat necessariò exprimi: vel allegatur falsum, quod de jure tacêri debebat. Ità Salm. de Matr. c. 14. n. 33. cum Sanc. Pal. Con. Suar. etc. Alia regula est, si tacetur, vel exponitur falsò causa tantùm impulsiva, valet dispensatio: secùs verò, si causa esset motiva, ità ut sinè ipsà Superior minimè dispensasset. Salm. 16. n. 35.

Quid si plures causæ allegentur, quarum aliæ sint falsæ, aliæ veræ? Resp. quòd semper ac vera sit una ex illis, quæ sufficiens sit ad dispensandum, valida sit dispensatio. Salm. de Matr. d. c. 24. n. 36. cum Basil. Sanch. Pal. Suar. Quid autem in dubio, an causa falsò allegata fuerit motiva, an impulsiva? Tunc valida censenda est dispensatio facta, cum in dubio jura faveant valori actûs ex l. Quoties. ff. de Rebus dubiis. Ità Salm.ibn.37. cum Dicast. Basil. Sanch. Pal. etc.

486 « 8. Subditus bona fide Dispensationem petens,

rationibus Superiori allatis, potest, dispensatione impetratà, esse securus. V. Laym l. 1. t. 4. c. 22.

\* (Idem dicunt Salm.n. 71. et 76. cum S. Th., Sanch.,

» et Bon.) \*

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 255

9. Peccat, qui aliquem inducit ad dispensandum

sinè causă, vel allegată falsă causă. Nav. Sanch. l.
8. de Matr. d. 18. n. 8. Fill. t. 10. n. 314. Salas

b disp. 20. s. 6. n. 58. qui addit, id verum esse, etsi

» dispensans excusetur ob bonam fidem.

- 10. Dispensatio potest impetrari non tantùm pro
  ignorante, sed etiam invito, quandò necessitas exigit
  Sanch. Beja contrà Suar. vid. Dian. p. 8. t. 3. R.
- 86. 87. Id tamen locum non habet in ea, que im-
- petratur ex Pœnitentiaria Romana; nisi impetretur a
   personis conjunctis, vel consanguineis intrà quartum
- » gradum, vel saltem a Confessario. Marcus Leo in
- » praxi p. 1.34. \* (Ità Salm. de Matr. c. 14. n. 38.
- » ex c. Si motu proprio .De Præben. in 6. A principali
- tamen, opus est, ut dispensatio accepteteur, ut Sanchez etc.) \*
- » Quæres, An, cessante causa dispensationie, cesset ipsa?

Resp. pro hoc servient sequentes Regulæ.

» 1. Si tantum impulsiva, seu minus principalis.
• causa cesset, manet dispensatio.

» 2. Etsi cesset pars causæ motivæ, seu principalis,

manet dispensatio, v. Dian pag. 8. tom. 3. R. 62.
3. Si commissà facultate dispensandi, priusquàm dispensetur, cesset omninò causa principalis, nulla

» est dispensatio.

- » 4. Si dispensatione redactà ad actum irrevocabi-» lem, cesset tota causa, non ideò cessat, vel vim
- » amittit; v. gr. dispensatum fuit in impedimento
- » consanguinitatis, propter paupertatem fæminæ, li-
- cet, contracto matrimonio, divitias obtineat, non est
- irritum. Idem est, si Beneficium per dispensatio-
- » nem obtinueris, et posteà cesset causa, ob quam.

  » dispensatum fuit.
- » 5. Si, factà dispensatione, cesset omninò causa
  » finalis, et actus possit facilè revocari, v. gr. dispen-
- » satum est in voto castitatis propter vehementes ten-
- » tationes, quæ posteà cessant, an reviviscat votum?
- » Vel in præcepto recitandi Horas, jejunandi, etc.

propter infirmitatem, et posteà convalescit, an teneatur recitare, jejunare? etc. Assirmant Sanch.

Amicus, Portel. Bonac. etc. quià aliàs non esset justa. Negativam tamen sententiam probabilem, et in praxi tutam esse censet Dian. p. 8. t. 3. R. 24.

Ex Salm. Gran. etc. si quidem dispensatio suerit absoluta: quià obligatio legis semel extincta non reviviscit: et quod destructum est, non reproducitur, nisi ab eo, qui producere potest. Vide Suar de leg.

C. 22. Laym. Præpos. etc. qui rectè id concedunt, quandò non est de re dividuà, et successivà; aliàs negant. Undè, supposità probabilitate sententiæ negativæ Gran. Dian. etc. sequentes casus (inquibus tamen alii meliùs contrarium sentiunt) resolvunt

(Vide n. 196.)

» 1. Cum quo dispensatum est propter morbum in esu carnium, potest vesci, licet omninò conva-

» lescat.

» 2. Cum quo propter infirmitatem dispensatum » ést in voto Religionis, postquam convaluit, non » tenetur. Dian. p. 6. t. 7. R. 45.

» 3. Cum quo propter oculorum infirmitatem dis-» pensatum fuit in onere recitandi Horas, etsi conva-

» lucrit, non tenetur legere.

Deinde notandum, quod dispensatio, cum sit odiosa, stricte sit accipienda c. 1. §. 1. De Filiis Presb. in 6. Potestas contrà dispensandi, cum favorabilis sit, late accipitur, ut Sanch. Gran. Martin. ap. Salm.

de Leg. c. 5. n. 20.

Benè autem dari potest dispensatio tacita, quæ colligatur ex conjecturis, ut si sciens Prælatus, te esse excommunicatum, conferat tibi beneficium, tunc tacitè dispensat. Requiritur tamen ad hoc præsumptio voluntatis præsentis Superioris, vel antecedentis adactum. Non enim sufficit præsumptio de futuro, v. gr. si sciret, dispensaret. Tantum licentia præsumpta de futuro admittitur, non verò dispensatio, quæ est vulneratio Legis. Vide Salm, de Leg. c. 1. ex n. 11. cum Suar. Laym. Pal. Sanch.

Cap. IV. Quæ excusent a transg. præc. Dub. IV. 257 Quæritur, an Superior videns subditum agere contrà Legem, et tacens, cum facilè posset corrigere, censeatur dispensare? Affirmant Salm. de Leg. c. 5. n. 15. cum Tap. Sanch. Pal. Suar. Quià non est tune præsumendum delictum Superioris, qui aliter ex officio, et ad evitandum damnum, teneretur loqui. Secùs tamen dicendum, si Superior non posset corrigere sinè incommodo. Salm. ib. n. 17.

## De iis, qui possunt dispensare.

Potestas dispensandi alia est ordinaria, alia est 188 delegata. Summus Pontifex potestate ordinarià potest dispensare in quibuscumque Legibus Canonicis, etiàm sancitis ab Apostolis, tamquàm particularibus Prælatis Ecclesiarum, ut sunt jejunium Quadragesimale, observatio Festorum in Dominicis. Ità Salm. c. 5. n. 30. cum S. Th. et communi. Non verò in Legibus traditis ab Apostolis, quas ipsi acceperunt a Christo Domino, tamquàm Auctore principali, ut sunt Leges circà formas, et materias Sacramentorum: circà oblationem Sacrificii, etc.

Num autem Papa possit dispensare in aliquibus 189 Præceptis Divinis? Prima sententia affirmat ex potestate delegatà a Deo, quandò expedit dispensatio. Ità Sanch. Canus, et Bonac. apud Salm. de Leg. c. 5. n. 25. qui vocant hanc satis probabilem. Secunda, quam probabiliorem meritò putant Salm. n. 26. cum S. Th. Pal. Suar. etc. negat, quià nullibi hæc concessio reperitur Papæ facta a Deo. Objiciunt: cur dispensare potest, ut Minister Ordinis, et Confirmationis sit simplex Sacerdos? Resp. quòd ex jure Divino Episcopus in his est Minister Ordinarius, non autem necessarius. Ità Salm. ib. n. 27. Vide dicenda de Matr. l. 6. n. 1119. infra.

Certum autem est, posse Pontificem, et Prælatos dispensare in votis, cum in his gerant vicem Dei. Ità S. Th. 2. 2. q. 88. art. 12. Vide Salm. de Voto Tract. 17. c. 1. ex n. 84.

Tom. I.

Episcopus potestate ordinarià potest dispensare in omnibus Statutis sivè Episcopalibus, sivè latis a Synodo Diœcesanà, independenter a Capitulo, et Clero, ut suprà diximus. Et idem potest Capitulum, Sede vacante. Hoc tamen non potest Vicarius Generalis, nisi expressè ab Episcopo ei concedatur. Vid. Salm. c. 5. n. 31. et 32. Episcopi possunt etiàm dispensare in Legibus Concilii Provincialis in suis Diœcesibus; modò non sint Concilio specialiter reservatæ. Hoc enim expedit ad bonum regimen. Salm. c. 5. n. 33. cum Sanch. Suar. Bonac. Palaus etc.

Notandum, quòd Legislator non possit dispensare in sua Lege, si Lex transeat in contractum, ut si dicat: Gaudeant immunitate habitantes in tali loco etc. Vide Salm. ib. n. 35. Potest autem inferior dispensare in Lege Superioris, si in Lege generaliter permittatur dispensatio, v. gr. si dicatur: Donec Dispensetur. Salm. c. 5. n. 37. cum Cajet. Bon. Suar. Pal. etc.

Possunt etiàm Episcopi dispensare in rebus quæ communiter eveniunt in jejuniis, esu ciborum, observatione Festorum, recitatione Officii, votis non reservatis. Salm. c. 5. n. 38. cum Pal. Basil. Bon. Sot. Suar. etc. cum Bus, hic.

Item in Legibus latis a Papa pro illa particulari Diœcesi, in quibus videtur relicta facultas dispensandi illius prælato. Salm. c. 5. n. 39. cum Sot. Valent. Cajet. Azor. etc. cum Bus.

Item potest Episcopus dispensare in Legibus communibus Pontificis, v. gr. in Impedimentis Matrimonii, in Irregularitatibus, in Votis reservatis, et similibus, quandò non est facilis aditus ad Papam, et periculum est in mora, quià hoc expedit ad commune bonum. Salm. d. c. 5. n. 39. cum Sanch. Bus. Pal. Tap. Gran. Salas, etc. Et hoc etiamsi sit facilis recursus ad habentem facultatem dispensandi ex privilegio Pontificis. Salm. ib. cum Tap. et Martin de Cens. c. 2. num. 65. Parochi possunt etiàm dispensare cum suis ovibus in jejunio, et observatione Festorum, ubi non est facilis recursus ad Espicopum, Suar, et Tap. Imb

Cap. IV. Quæ excusant a transgr. præc. Dub. IV. 259 ex consuetudine, etiamsi sit facilis recursus ad Episcopum, posse semper Parochos dispensare in his duobus Præceptis testatur Sanch. Gran. Sylv. apud Salm. d. c. 5. n. 40. Vide lib. 3. n. 288.

Et in his omnibus dicuntur Episcopi dispensare jure ordinario; cum talis facultas eis competat vi proprii officii, cui est perpetuò annexa, Salm. d. c. 5. n. 40. cum Suar. Pal. Basil. etc. Et ideò benè possunt eam alicui delegare, ut certum est, Vid. n. 193. cum Salm. de Voto c. 3. n. 83.

Quæritur. 1. An præter dictos casus possit Episco- 191 pus dispensare in Legibus Superioris, in quibus non sit reservata dispensatio? Prima sententia affirmat; quià hoc ipso, quòd Superior eam non reservat, videtur eam concedere : aliter ad quid deserviret reservatio? Ità Sotus in 4. D. 27. q. i. art. 4. §. At quo, Covarr. in c. Alma mater i. §. 7. n. 8. Et probabilem dicuntPal. de Leg. tr. 3. D. 6. p. 4. n. 7. ac Bonac. eod. tit. D. 1. q. 2. p. 1. n. 27. dum oppositam tantum probabiliorem vocant; sed expressè docet, vocatque communem D. Antonin, p. 1. tit. 17. c. und. §. 20. dicens: Episcopi autem dispensare possunt, secundùm communem opinionem Doctorum, in iis quæ non sunt eis a jure prohibita. Eamdemque tenet etiam Glossa in c. Nuper. de sent. excomm. ex quo Canone præfati AA. hanc sententiam probant; cum enim ibi quæsitum fuerit a quodam Episcopo, an ipse potuisset absolvere ab excommunicatione latà a jure? Assirmativè respondit Pontifex, sic inquiens. Quià tamen conditor canonis ejus absolutionem sibi specialiter non retinuit, eo ipso concessisse videtur facultatem aliis relaxandi. Et ibi Glossa verb. Retinuit, sic addit : Et est hic argumentum, Episcopos posse dispensare, ubi specialiter Dispensatio non est inhibita, et concessum videtur, quod non est prohibitum ex l. Necnon, ff. Ex quib. caus. maj. etc.

Hanc primam sententiam olim probabilem censui; sed re melius perpensa omnino tenendam puto secundam oppositam, quam tenent Suar. t. 5. in 3. p. D. 7.

sect. 4. Bonac. de leg. D. 1. q. 1. p. 1. n. 17. Castrop. l. c. n. 8. Salm. de Censur. c. 5. n. 45. cum Pontio, et Salas; item Bened. XIV. de Synod. l. 7. e. 30. Favetque S. Th. 1. 2. q. 97. art. 4. ad 3. ubi ait : In lege humana publica non potest dispensare, nisi ille a quo lex auctoritatem habet, vel is cui ipse commiserit. Ratio est, quià inferior nihil potest in lege superioris, ut expressum est in Clem. 2. de Elect. ubi dicitur: Lex Superioris per Inferiorem tolli non potest. Nec prorsus concludit textus citatus in cap. Nuper pro prima sententia; valde enim differt facultas absolvendi a censuris a facultate dispensandi in legibus Canonicis, prout sapienter scribit P. Suarez. Verum est, leges, in quibus imponuntur censuræ, etiàm leges esse, sed commune est apud omnes, et constat ex consuetudine receptà, quod censuræ non reservatæ, presertim excommunicationes, benè possint absolvi ab Episcopis, et a Parochis, et adhuc ab approbatis Confessariis; ut probat Suar. l. c. n. g. cum Soto, Navarro, et aliis. Undè in hoc benè urget ratio apud textum allata, nempè quod, cum Legislator non sibi reservaverit absolutionem a censurâ, videatur præbuisse facultatem aliis eam absolvendi. Sed quoàd Dispensationes in legibus Pontificiis nequaquam adest hæc communiter recepta consuetudo, ut ipsæ concedantur ab Episcopis, semper ac non sint expressè Pontifici reservatæ; sed circà ipsas procedit generale et certum axioma, quod ex ipså natura rei oritur, quòd inferior nequeat dispensare in legibus Superioris, proùt habetur exemplo expressum in alio Canone, nempè in cap. Dilevtus, de Temp. Ord. ubi dicitur, quod circà leges Ordinationum Episcopus dispensare non possit, ideò nimirum, quià id Episcopis minime est concessum: Cum illi hujusmodi dispensatio a Canone minime sit permissa, sunt verba textûs. Et nota, quod ibi non dicatur, cum non sit, prohibita, sed cum minime sit permissa. Nec jam anteriùs aderat aliqua prohibitio Episcopis dispensandi in tali materià, sed tantùm id aderat, quod talis dispensatio ipsis numquam permissa

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 261 fuerat; ex quo Glossa rectè infert: Argumentum, quòd Episcopus dispensare non potest, nisi in casibus sibi concessis a jure. Nec valet dicere, quòd Episcopi immediatè a Deo jurisdictionem habeant, juxtà sententiam Natal. Alex. Cont. Tournely , Soto , Vasq. Victoria, et aliorum; et ideò possunt Dispensationem impertiri, ubi illa non est eis specialiter vetita. Nam respondetur, quod licet præfata sententia sit satis probabilis, attamen nemo negat talem jurisdictionem semper esse Pontifici subordinatam. Prætereà arguimus adversus primam opinionem, quòd si ratio illius Fautorum valeret, non solum Episcopi, sed etiam Parochi dispensare possent eodem modo in legibus Pontificis; dum etiàm Parochis permissum est absolvere a censuris non reservatis, ut loquitur textus in cap. Nuper allatus, dicens; A suo Episcopo, vel a proprio Sacerdote poterit absolutionis beneficium obtinere. Sed hoc quis audebit dicere? Quoàd autem Axioma a pluribus DD. admissum, ut referetur l. 6. n. 980. vers. Sed dubitatur, nempè quod, quidquid potest Papa in totà Ecclesià, possit Épiscopus in suà Diœcesi, nisi specialiter id ei prohibeatur, ait P. Suarez l. c. n. 5. aut non admittendum, aut admittendum dumtaxat in iis rebus, quæ spectant ad communem directionem Animarum, etquæ sunt moraliter necessariæ; sed ad hunc ordinem nequaquam pertinere-Dispensationes legum Canonicarum. Hoc tamen non excludit, ut scribit Bonacina-loco suprà citato, quòd Episcopi dispensare possint in iis casibus, qui frequenter occurrunt, et sæpè Dispensatione egent; aut verò (inquit) cum aliqua gravis urget necessitas, aut gravis utilitas, et tunc non possit commodè Apostolica Sedes adiri, juxtà quæ dicentur in Append. de Privil. num. XL.

Quæritur 2. quid in dubio, an casus indigeat dis-192 pensatione? Resp. quod sivè dubium sit positivum, sivè negativum, possit subditus uti sua libertate. Consultiùs tamen est tunc adire Prælatum, qui declaret, vel dispenset; cum in tali dubio benè possit etiam Prælatus inferior dispensare sinè concessione Legisla-

toris. Ità Pal. n. 3. D. 6. p. 5. n. 10. Laym. c. 2. n. 4. et Salm. d. c. 5. n. 45. cum Sa, et Diana. Idem dicunt ib. Suar. et Sanch. de dubio circà vota reservata. Idem in dubio, an adsit causa sufficiens ad dispensandum, Salm. ib. n. 46. cum Cajet. Gran. et Sylv. Idque asserit Croix 1. 1. n. 804. tenêre Sanch. Gob. et Tap. quià potestas dispensandi latè interpretanda est, intellige, si data sit, non per modum commissionis, sed gratiæ (ut infrà dicetur n. 195.); et tunc dispensans non obligatur ad examen plenâ sufficientià causæ. Notat autem Pal. tr. 3. D. 6. p. 7. nu. 12. Cov. Sanch. Suar. Bas. etc. quòd potestas, quam habent Prælati inferiores dispensandi ratione Officii in legibus Superioris, utpotè in casibus qui frequenter occurrunt, debeat dici

potiùs ordinaria, quàm delegata.

Circà potestatem autem delegatam dispensandi, notandum, quod quisque habens potestatem ordinariam possit eam delegare : et tunc si delegatio est per modum commissionis pro certo casu, expirat morte concedentis, si res sit adhuc integra; si verò per modum gratiæ, tunc non expirat, ex regul. 16. juris in 6. Pariter quisque inferior, qui jure ordinario potest dispensare in Legibus Superioris (ut possunt Episcopi in jejuniis, votis, etc. uti suprà diximus n. 190.) potest etiàm delegare potestatem dispensandi; modò hoc ei non sit limitatum. Vide Salm. c. 5. n. 51. Delegatus autem nequit subdelegare, nisi sit Delegatus a Principe, sivè a Papa, ut ex cap. fin. §. 1. de Offic. et Pot. Deleg. Vel nisi sit ab inferiore Ordinario delegatus ad universitatem causarum, ex Leg. 1. §. An ab eoff. quis. et a quo. Aut nisi concessa sit facultas subdelegandi. Sed de his sedulò observa, quæ dicentur de Sacram Pænit. lib. VI. n. 566. vers Generaliter.

Nota, quòd Prælati Regulares non possint dispensare in Regulà, nisi iis concedatur a *Privilegio*, vel a *Jure*. Ratione *Privilegti*, quod ex se muneri Prælati adnectitur, possunt Prælati etiàm inferiores dispensare 1. In rebus levibus, quæ scilicèt sub levi præcipiuntur. 2. In rebus frequentibus. 3. In statutis pro-

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 263 priis, scilicèt quæ sunt propria illius Conventûs Peyrin. Tom. 2. q. 1. p. 5. et Pal. d. p. 7. cum aliis.

Ratione autem facultatis iis concessæ a Jure, Prælatus dispensare nequit in votis essentialibus ex c. Cum ad Monast. de sta. Monac. In aliis verò regulis benè potest in casu particulari, nisi expressè sit ei interdicta dispensatio. Ità Peyrin. cum Rod. Angel. Sylv. Turrecr. Miranda. Talem enim facultatem Prælati habent a jure, ut Gloss. c. Monachum. 20. q. 4. Et ratio est, quià cum lex humana non possit providêre omnibus casibus, expedit, ut in particularibus Rectores provideant; alioquin non sufficienter provideretur bono communi. Et ideò ex S. Thom. 1. 2. qu. 97. art. 4. in corp. quique Rector habet potestatem dispensandi in lege humanâ ex justâ causâ. Sed adverte dicta n. 191. An autem subditus teneatur obedire Prælato præcipienti aliquid contrà Regulam? Resp. negativè, si certum sit rem præceptam esse contra Regulam, atque constet Prælatum in illa non posse dispensare, vel non duci ex causa justa, ut Peyrin d. l. Sanch, in Dec. 1. 6. c. 3. lib. 8. Salm. de Stat, Rel. c. 6. n. 72. At ib. n. 66 et 67. dicunt Prælatum jubentem aliquid probabiliter licitum, vel quod non sit certè injustum, juste jubêre; alias magna confusio adesset, si jubêre nequirent Prælati, nisi evidenter justa. Vide dicta n. 24.

An autem facultas delegata dispensandi sit latè, vel strictè interpretanda? Resp. latè, si concessa sit per modum gratiæ, ut suprà; strictè, si per modum commissionis pro certo casu. Laym. tr. 4. c. 22. n. 6. Sanch. de Matr. lib. 8. D. 2. n. 1. et 6. ac Salm. de Leg. cap. 5. n. 53. cum Tapia, Basil. etc. Ipsa verò dispensatio; cum sit odiosa, semper strictè sumenda est; nisi dispensatio sit debita: vel sit exmotu proprio Principis: vel sit inserta in corpore juris vel tandem nisi concedatur Communitati, vel ad bonum commune. In his enim casibus latè accipienda est. Ità Salm. d. c. 5. n. 54. cum Tapia.

Quæritur autem; quotupliciter dispensatio cessare,

possit? Ad hoc prænotandum est, quòd, si dispensationi jam sortita sit suum effectum, vel si dispensationi fuerit adjuncta aliqua commutatio oneris; tunc etiàm, cessante causà, dispensatio non cesset. Vide Salm. de

Leg. c. 5. num. 86. et 87.

Notandum etiàm est circà causas dispensationum, quòd aliæ causæ per se excusent a præcepto, puta jejunii, Officii Divini etc. Et istæ non egent dispensatione, si sint certæ, vel saltèm probabiliter justæ. Aliæ verò sufficiunt ad dispensationem, sed eà indigent: Sufficiens nempè causa est Dignitas petentis, aut superioris, ut benignum se ostendat: Necnon utilitas communis vel privata, et similes. Vide Salm. c. 5. n. 73. et 74. In dispensationibus autem impedimentorum in Matrimoniis sufficit pro causà solutio pecuniæ in subsidium Ecclesiæ, ut est praxis. Salm. c. 5. n. 72. cum communi.

Tribus autem modis dispensatio cessare potest. I. per Cessationem causæ. II. per Revocationem dispen-

santis. III. per Renuntiationem dispensati.

Et I. per Cessationem causæ, si cesset causa motiva, et totalis. Secùs autem, si cessat causa impulsiva; aut cessat motiva, sed non totaliter; nam si aliquid istius perduret, adhuc perdurat dispensatio, ut Bus. n. 2. cum Salm. At si dubium sit, an totaliter cessaverit? Standum est pro dispensatione, quæ possidet. Salm. c. 5. n. 88. Vide lib. 6. n. 1133.

Quæstio verò est, an, certò cessante totaliter causa, pereat dispensatio? Prima sententia affirmat, quià valor dispensationis pendet a voluntate Superioris, qui præsumitur nolle dispensare, nisi pro tempore, quo causa duret. Ità Sanch. de Matr. l. 8. D. 30. n. 15. Bon. de Leg. D. 1. q. 2. p. 10. § 1. n. 5. et Dicast. (Con. Hurt. et Trull. apud Salm. c. 5. n. 89. Secunda sententia negat; Ratio, quià obligatio Legis jam ablata per dispensationem, non redit, nisi rursùs imponatur a Legislatore: Ità Pal. de Matr. l. 8. c. 20. n. 3. Suar. de Leg. l. 6. c. 20. n. 15. et lib. 8. c. 30. Pal. de Priv. D. 4. p. 5. n. 7. Laym. tr. 4. n. 22. c. 15. et Salm. c. 5. n. 90. cum

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 265

Perez, Salas, Sa, Ang. Sylv. Tapia, etc. Et probabiliùs vocant Sanch. Dicast. et Trull. Et probatur ex Reg.
73. de Reg. jur. in 6. Factum legitimè retractari non debet,
licet casus posted eveniat, a quo non potuit inchoari. Secùs
verò dicendum, si dispensatio non fuerit concessa absolutè, sed sub conditione expressà, vel tacità, si causa
perduret. Utraque sententia satis probabilis videtur.

Sed difficultas magis urget, quandonam dispensatio censenda sit concessa absolute, et quando sub tacità illà conditione, si causa duret? Resp. quòd, si causa judicatur perpetua, tunc dispensatio censeatur. data absoluta, etsi postea per accidens causa cesset. Hinc dicunt Salm. c. 5. n. 91. quòd si quis obtineat dispensationem ab Officio, vel abstinentià a carnibus pro infirmitate, quæ existimatur perpetua, tunc, etiamsi valetudo superveniat, potest uti dispensatione. Sed huic minimè acquiesco, quià in iis casibus, puto dispensationem omninò censendam esse factam sub conditione. Consentio autem cum Salm. n. 92. quod irregularis, qui obtinuit dispensationem ob paupertatem parentum, ob inopiam Ministrorum, vel ob honestatem morum, benè possit illà uti, etsi casu posteà cessent illæ causæ. Secus autem, si causa judicatur tantum pro tempore duratura: Hinc si quis obtinet dispensationem a jejunio ob infirmitatem, quæ non judicatur perpetuò duratura, cessante causà, cessat dispensatio.

Quandò verò dispensatio est absolutè concessa, non cessat per unum actum; v. gr. obtinuisti dispensationem in voto castitatis ad contrahendum Matrimonium, mortuà Conjuge, perdurat dispensatio; nisi fuerit concessa pro speciali casu, scilicet ad ducendum virginem a te defloratam; et sic de similibus. Ità Salm. c. 5. ex n. 91. usque 94. cum Bon. Laym. Sanch.

Basil, et aliis suprà citatis.

II. Cesssare potest dispensatio per Revocationem 197 Dispensantis. Et quidem, cessante causà, vel alià novà contrarià superveniente, Superior dispensationem revocare potest, imò tenetur, cessante totaliter causà

Tom. I. 34

motivâ. Peccabit tamen (sed tantum leviter) revocans sinè causa, licet revocatio valeat. Bon. D. 1. q. 2. p. 7.

§. 2. n. 2. et Salm. c. 5. n. 97. cum Tapia.

Etiam Prælatus inferior, qui potest concedere dispensationem sive jure ordinario, sivè ex commissione Legislatoris, potest ex justà causà dispensationem revocare; sine tamen causa, nulla erit revocatio: Bon. loc. cit. Sanch. lib 8. de Matrim. D. 33. n. 14. et

Salm. d. c. 5. n. 99. cum Salas, Tapia etc.

Notandum hîc, quod dispensatio, quæ absolutesit concessa, non cesset morte dispensantis, quicumque ille sit, sivè supremus, sivè inferior; cùm dispensatio sit gratia, et gratia non exspiret morte concedentis. Excipe, si Superior dispensaverit, donec ei placuerit, vel ad suum arbitrium; tunc enim morte ejus cessat, si res adhuc sit integra: puta si confessarius nondum incœperit audire Confessionem. Si verò dispensatio concessa sit, donec revocetur, tunc non exspirat morte concedentis: Idem si concessa sit, ad arbitrium Sedis Apostolica, vel Episcopi; tunc nequè exspirat morte Pontificis, aut Episcopi. Vid. Salm. dict. c. 5. n. 93 et 96.

III. Cessat dispensatio per Renunciationem dispensati; quod ipse benè facere potest, quandò effectus dispensationis nondùm sit secutus, nisi renunciatio redundet in damnum alterius, vel Communitatis, in cujus favorem sit impensa dispensatio; Vel nisi Prælatus præcipiat subdito uti dispensatione concessa, ex justa causà. Salm. d. c. 5. n. 100. cum Cajet. et Tapia.

Potest igitur dispensatus renunciare dispensationi expressè, et etiam tacitè; et consummatà renuntiatione, nequit illà ampliùs uti. Consummata autem intelligitur renunciatio, quandò a Superiore renuntiatio acceptatur, aliàs dispensatio durat. Salm. c. 5. n. 101.

cum Suar. Tap. Bonac. etc.

Quandò autem intelligatur facta tacita renunciatio dispensationis? Alii dicunt, quandò dispensatus per decennium illa non utitur, cum uti possit, ut ait Martin. Alii (ut Sanch. et Bordon.) quandò dispensatus actum contrarium ponit, puta, si obtentà dispensaCap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 267 tione ad contrahendum cum una, quærat indè contrahere cum alia, sed per ista signa nullo modo censeri factam renuntiationem, tenendum esse dicunt Salm. d. c. 5. n. 102. cum Suar. et Tap. Hinc inquiunt, quòd dispensatus ad contrahendum cum una, benè possit illà dispensatione uti etiam postquam cum alia contraxerit, quæ mortua sit; Vel postquam emiserit votum castitatis, voti dispensatione postea tantum obtentà, Denique, qui habuit dispensationem jejunii, Officii Divini, potest illà uti, etsi Officium, et jejunium postea servaverit. Ità Salm. 16. n. 103. Hic libet addere aliqua I. de Cessatione legis. II. de Interpretatione. III. de Epikejà.

## De Cessatione Legis.

Nota, quod per Legem generalem numqu'am abro199
getur Lex particularis alicujus loci, etsi expresse dicatur: Non obstante guacumque lege particulari. Salm.

c. 3. n. 14. cum Sanch. Pal. Bonac. etc.

Sed hic notanda est quæstio illa ma na inter DD. an cesset Lex, cessante fine adæquato Legis? Finis adæquatus est ille, qui est totalis finis Legis: nam si Lex plures fines habeat, finis adæquatus ex omnibus illis constituitur. Hoc posito certum est, quod cessante fine adæquato, seu totali Legis in communi, cesset Lex; ut si vovisti non ingredi talem domum ob periculum fornicationis, cessante periculo, cessat votum. Ratio, quià Lex cum sit inutilis; vim amittit obligandi. Ita D. Thom. 1. 2. qu. 103. a. 4. ad. 3. in fine et Salm. de Leg. c. 4. n. 3. cum communi. An verò tunc sit expectanda declaratio Legislatoris, vel contraria consuetudo? Affirmant aliqui; sed alii omnes negant cum Salm. ibid. n. 4. Sufficit enim, ut mihi in particulari constet, vel saltèm probabile sit ( ut Salm. ib. cum Palao, et Gran.) cessasse in communi finem Legis adæquatum.

Quæstio urget, an cesset Lex, cessante fine adæquato in casu particulari? Prima probabilior sententia negat, si tantum cessat privative; scil. si Lex tune

redderetur inutilis: Nam si cessat contrarie, quando scilicèt materia Legis redderetur in illo casu nociva, vel valdè difficilis; tunc omnes asserunt Legem non obligare. Ratio dictæ primæ sententiæ est, quià, licet cesset finis damni in casu particulari, non tamen cessat finis periculi in communi; ideò tunc non cessat finis adæquatus. Ità Salm. d.c. 4. n. 6. et 7. cum D. Th. 2. 2. quæst. 154. art. 2. ac Sot. Suar Pal. et communiori. Altera verò sententia (quam tenent Cajet. Sot. opusc. t. 1. n. 12. q. 2. Sylv. verb. Lex q. 8. et q. Ang. ib n. 4. Cas. 7. item Valent. Tiraq. Hurt. et Card. apud Croix. lib. 1. n. 867. Gran. Henr. Castr. ac Dian. apud Salm. 1. c. qui n. 5. dicunt hanc sententiam non posse negari esse satis probabilem, sicut probabilem etiam vocat Viva de Leg. q. 6. Art. v. n. 5. cum Panorm. Led. Sa), tenet, quod cessante fine adæquato, etiàm privative in casu particulari, cesset obligatio Legis. Quià, ut dicunt, in quocumque casu cessante fine Legis, Lex eliàm cessat; et sicut cessante fine Legis in communi pro uno tempore cessat Lex, licet non cesset pro alio; sic cessante pro uno casu particulari, cessat Lex pro illo, licet non cesset in communi. Sic ajunt evenire etiàm in Legibus naturalibus, Correctio enim fraterna non obligat, ubi non speratur fructus. Idem etiàm tenet Tamb. in D. lib. 2. c. 1. §. 7. n. 38. cum Abbat. Nav. Com. etc. Quià (ait Tamb.) sicut cessante fine in universo, cessat lex universaliter, sic cessante fine in particulari, cessat lex in particulari, cùm in utroque casu æquè Lex reddatur inutilis, cessante fine Legis. Fornicatio autem semper est mala jure naturæ, licet in aliquo casu cessaret periculum malæ educationis prolis. Ratio, quia in fornicatione semper adest periculum magnæ hallucinationis, imò in illà, ultrà periculum malæ educationis, sunt alia damna, scilicet hebetatio mentis, subjectio rationis sensui, etc. ideòque ibi numquam cessare potest, nec in particulari quidem, finis adæquatus; Vide Viva super Prop. 48. Innoc. XI. Ac ideò non obstat auctoritas D. Th. in contrarium adducta a Salm. nam S. Doctor tantum

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 269 loquitur ibi de fornicatione, quod certum est apud omnes. Histamen non obstantibus, magis mihi arridet prior sententia, eo quod communiter loquendo ferè numquàm in particulari cesset omninò periculum hallucinationis. Si verò aliquandò casus accideret, quod aliquis omninò certus et securus esset abesse omne hallucinationis periculum, tunc non auderem secundam sententiam improbare; sed hujusmodi casus ra-

rissimè poterit evenire.

Utrùm autem probabile sit legi posse libros prohibitos, cessante periculo, et scandalo? Affirmant ob eamdem rationem Felin. Ab Masc. Decian. et inclinat Laym. l. 2. cap. 14. n. 5. Sed negandum cum Pal. de Fide D. 2. qui citat Tol. Suar. Sanch. etc. ac Tamb. qui dicit, quòd in hoc non cesset omninò periculum, vel non cesset omninò finis prohibitionis, nec etiàm in particulari, cùm finis prohibitionis sit, non solùm ut vitetur damnum conscientiarum ex lectione pravorum librorum, sed etiàm, ut servetur obedientia Ecclesiæ in materià tam periculosà; et ne detur ansa Hæreticis, vel malis scriptoribus perniciosa typis demandandi; Ideò benè inquit Tamb. nullo modo aperiendam esse januam impunè legendi hujusmodi libros, etiamsi quis putet pro se abesse periculum.

## II. De interpretatione Legis.

Interpretatio alia est Authentica, alia Usualis, alia 200 Doctrinalis. Authentica fieri potest vel ab ipso legislatore, vel ab ejus successore, aut a Superiore. Usualis est illa, quæ ità ab usu est recepta. Doctrinalis autem est declaratio quædam mentis Legislatoris, quæ a quocumque Doctore fieri potest.

Hic dubitatur an Declarationes, quæ fiunt a Pontifice, vel a Principe alicujus legis, indigeant promulgatione, ut obligent? In hoc distinguere oportet Declarationes pure tales ab aliis, quæ sunt non pure tales, sed potiùs sunt meræ Interpretationes. Declarationes pure tales sunt, cùm ab illis explicatur aliquis

sensus, qui usque ab initio jam erat clarè imbibitus in lege: ex. gr. si dubium sit, an sub verbo Filii intelligatur solus legitimus, aut etiàm spurius, et Legislator declarat intelligi etiàm spurium, tunc verum fit quod sensus in lege esset clarè imbibitus. Interpretatio autem, sive Declaratio non purè talis est illa, cujus sensus non est clarè imbibitus in lege, sed circà ipsum variæ sunt opiniones, et tantùm deducitur ex argumentis, v. gr. quòd sub nomine Patris intelligatur etiàm Avus, aut quòd sub nomine Mortis intelligatur etiam mors civilis, proùt est carcer perpetuus, aut simile, recurrendo ad quamdam impropriam significationem.

His positis, dicimus cum Suarez, Castropal. Vasquez, Salas, Salm. Holzman, La Croix, Supplet. Sporer etc. quod Declaratio sensûs clarè imbibiti in lege non requirat promulgationem, sed statim obliget eos omnes qui illum noverint, cum talis Declaratio non sit nova lex. Interpretatio verò alicujus sensûs non clare, sed tantum obscure, sive improprie imbibiti in lege, quæ est declaratio non purè talis ( ut diximus) hæc, quià habetur tamquam nova lex, ut obliget, necessariò promulgationem requirit, sicut omnes alix leges juxtà dicta n. 95. et 96. Hinc infertur cum Suar. de leg. l. 6. c. 1. n. 3. et Castrop. tr. 3. eod. tit. D. 5. p. 3. §. 1. n. 5. (qui citat pro se Bon. Salas, et Lorca) quòd Declaratio, quæ fit a Legislatore alicujus sensûs clarè in lege imbibiti ( juxtà exemplum adductum filii legitimi, et spurii) non requirat promulgationem, ut obliget. Contrà verò Declaratio sensûs obscurè imbibiti (juxtà exemplum Avi sub nomine Patris, vel Mortis civilis sub nomine Mortis ) indiget quidem promulgatione; tunc enim ipsa novam constituit obligationem, quæ per se non erat priùs clarè in lege imbibita. Et idem dicunt Suar. loc. cit, et Castrop. n. 2. de illis Declarationibus, quæ fiunt non ab eodem Legislatore, sed ab ejus Successore, aut Superiore; quià Legislatoris mens nequit his esse ità cognita, ut erat ipsi Legislatori; undè tune, ut declaCap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 271 retur sensus ( quamvis imbibitus in lege ) alicujus obligationis, semper opus est recurrere ad argumenta, et interpretationes, quæ novam legem jam constituunt reddendo certum quod erat dubium; et ideò promulgatio requiritur, aliàs Declaratio numquam Authentica, sed tantùm Doctrinalis reputabitur.

Interpretatio autem Doctrinalis, quæ est declaratio simplex mentis Legislatoris, a quocumque Doctore fieri potest, modò fiat juxtà regulas, et sensum a Sapientibus magis receptum; cum enim sæpè dubia occurrant, nec de facili semper obtinere possint resolutiones a Legislatore, necesse fuit, ut Viris peritis hæc facultas interpretandi præberetur, ut eruitur ex c. 2. de Privil. in 6. An verò possit fieri interpretatio Legis, si in ea omnis interpretatio prohibetur? Negant Salm. cap. 4. n. 23. cum Regin. Henriquez, etc. Sed affirmant Pal. tr. 3. D. 5. p. 2. §. 2. n. 6. Salas D. 21. Sess. 2. in fin. Sa ver. Interpretatio n. 5. Tunc enim dicunt excludi tantum interpretationes frivolas, non autem prudentes. Idque colligunt ex Trident. Sess. 4. Decret. de Usu sacr. libror. ubi prohibetur fieri interpretatio S. Scripturæ contrà sensum quem tenet Ecclesia : Quarè ajunt, quod si quis præter consensum Patrum, non tamen illi contrarium, Scripturam interpretetur, huic tali prohibitioni non adversatur, ut dicunt Azor. p. 1. l. 8. c. 2, q. 3. Bannez p. 1. q. 11 Barbosa in Rom. Concil. l. c. Trid. et Pal. dicto n. 6. Qui tamen advertit n. 7. aliquandò prohiberi etiàm interpretationem doctrinalem, non verò quamcumque, sed quæ typis mandatur, et ex professo sit; Nam hæc tantum videtur vetita a Pio IV. in bulla confirmatoria Tridentini, ubi prohibetur, ut quis commentarios in præfatum Concilium edere audeat: quod verbum edere ex consuctudine sumitur pro interpretatione typis mandata, ut dicunt Barb. in Remiss. Concil. Sess, 25. c. 2. et idem Pal. cum Sa, Rodriq., Salas, Regin.... Imó ajunt Bonac. de Leg. D. 1. p. 7. n. 3. in fin. et Pal. eod. n. 7. cum Suar. et Salas, nec prohiberi quamlibet interpretationem typis excusam, sed eam tantum que

ex professo desumitur, non verò si unum vel alterum

Tridentini Decretum incidenter interpreteris.

Regulæ in interpretandis Legibus, sunt videl. 1. Ut attendatur mens, sivè finis intrinsecus Legislatoris: Hinc, si constat de mente Legislatoris, huic magis standum est, quàm verbis Legis. 2. Attendenda est ratio Legis. 3. In dubio mentis Legislatoris verba Legis accipienda sunt secundùm proprium sensum, semper ac non sequatur aliquod absurdum. Sensus autem proprius potest esse naturalis, et hic accipiendus est in pœnalibus; potest esse etiam civilis, et hic etiam accipi potest in favorabilibus. 4. Ut in dubio fiat interpretatio pro valore actûs. 5. Quod Lex in favorabilibus amplietur, restringatur in odiosis. Quandò verò Leges sint favorabiles, quandò odiosæ, primarium motivum Legis attendendum est Vide Salm. c. 4. §. 2.

Quæritur hîc, an lex extendi debeat de casu ad casum ob identitatem rationis? Si non currit eadem. sed tantùm similis ratio, communiter docent Doctores, non esse faciendam extensionem, nisi casu exprimatur in lege tantum causa exempli, puta si lex imponat pœnam contrà furantes centum aureos, certè comprehendit etiàm furantes rem ejusdem valoris. Dubium fit, an fieri debeat extensio quandò occurrit pro alio casu non tantum similis, sed eadem adæquata ratio? Prima sententia affirmat ex illo trito Dicto: Ubi eadem est ratio, ibi eadem currit legis dispositio, ut habet summarium in l. Illud ff. Ad L. Aquil. et c. Inter de Translat. Episcop. Et hanc tenent Laym. l. 1. tract. 4. c. 18. n. g. Roncag. de Legib. c. 2. q. 4. R. 2. p. 50. et Salm. eod. tit. tract. 11. c. 3. n. 34. cum Suar. Gran. Tapia, et communi ut asserunt. Ratio, quià mens legislatoris colligitur ex legis ratione, que ideò dicitur anima legis; undè censetur Legislator benè comprehendere voluisse omnes casus, ubi eadem adæquata ratio legis reperitur. Secunda verò sententia, quam tenent Palaus de Legib. l. 1. tract. 3. D. 5. p. 3. §. 4. n. 2. Bonac. eod. tit. D. 1. q. 1. p. 8. n. 28. et Mazzotte

Cap. IV. Quæ excusent a transgr. præc. Dub. IV. 275

tract. 1. D. 2. q. 1. c. 3. q. 5. negant fieri extensionem de casu ad casum ob eamdem rationem etiàm in casibus favorabilibus, et tantò minùs in odiosis, et correctoriis: Ratio, quià ratio legis non est lex, et ideò quamvis militet pro alio casu, illum non comprehendit: Potuit enim Legislator unum casum velle comprehendere, et non alium, vel quià non expedit omnia præcipere aut vetare. vel quià potest adèsse aliqua superior ratio nobis ignota movens Principem, ut in uno

casu, non in alio disponat.

Hæ tamen sententiæ facilè conciliantur: nam licet Fautores primæ sententiæ (a qua non recedendum cum sit communis, ut idem Palaus fatetur) doceant extendi legem de casu ad casum, quandò eadem currit adæquata ratio: tamen addunt, tunc currere camdem adæquatam rationem, quandò, nisi lex extenderetur, Legislator argui posset de injustitia vel imprudentia; tunc enim casus non expressus potiùs dici debet comprehensus in lege, quam lex extendi ad illum: ità Suar. de Leg. l. 6. c. 3. ex n. 4. Ronc. d. R. 2. et Laym. d. n. g. v. Cæterum. Et in hoc conveniunt etiam Auctores secundæ sententiæ, ut Bonac. dict. n. 25. v. Ad secundam, Palaus loc. cit. n. 8. et Mazzotta. v. Excipe.

Id autem evenire dicunt I. In Correlativis, proùt in viro et uxore; tunc enim quod est sancitum de uno, censetur etiàm de alio, si pro utroque eadem ratio procedat. Sicut enim Sponsa potest resilire a Sponsalibus, si Sponsus sinè ejus licentià absit, exc. de illis de Sponsal. sic etiàm Sponsus. Item si uxor potest communicare cum viro excommunicato, ex. c. Quoniàm 2. qu. 3. ità etiàm vir. II. In Æquiparatis, ut sunt Electio, Præsentatio, Provisio ad Beneficium. III. In Connexis, ut sunt Diaconus, et Subdiaconus. IV. In contentis, ut sunt Vicarius Episcopi, et Vicarius Capitularis Sede vacante, Filia et neptis. In his conveniunt omnes, etiamsi lex sit pænalis, aut correctoria.

Regulam autem juris 49. in 6. Odia restringi, favores convenit ampliari, rectè dicunt Suar. l. 6. c. 4. et Bonac. loc. cit, n. 27. cum Menoch, procedere, quandò

Tom. I.

dispositio legis extenditur ex interpretatione congruitatis, ut ajunt, non autem quandò extendi debet ex interpretatione necessitatis, quæ dicitur potiùs adæ-

quata interpretatio legis, quàm extensio.

Advertunt tamen 1. Sanch. l. 3. de Matrim. D. 20. n. 3. et Mazotta loc cit p. 98. quòd si lex decernat aliquid causa frequentioris usûs, ipsa etiàm comprehendit casum minùs frequentem. Et ideò lex S. Pii V. permittens Monialibus egressum propter incendium, et lepram, aut epidemiam, extenditur etiàm ad ruinam domûs, inundationem, et invasionem hostium, ut communiter DD. docère ait Mazzotta loc. cit. Advertunt 2. Laym. n. 11. Pal. n. 14. quòd Judices ex similitudine rationis teneantur legem ad alios casus extendere, quià ipsi quantùm fieri potest legibus debent conformari, juxtà l. 12. ff. de Leg. Cum in aliqua causa sententia earum (nempè legum ut suprà exprimitur) manifesta est, is qui jurisdictioni præest ad similia procedere debet

III. De Epikeja Legis.

Epikeja, seu Epikia est exceptio casûs ob circumstantias, ex quibus certò, vel saltem probabiliter judicatur Legislatorem noluisse illum casum sub Lege comprehendi. Salm. c. 4. n. 41. cum Pal. et Martin.

Hæc Epikeja non solum locum habet in Legibus humanis, sed etiam in naturalibus, ubi actio possit ex circumstantiis à malitia denudari. Salm. ib. n. 42. et 43.

Ut tamen detur locus Epikejæ, non solum debet Lex cessare in causâ particulari negativè, quià nimirum deficiet tunc finis Legis; sed debet cessare contrariè, nempè quod Lex reddatur damnosa, vel nimis onerosa: quarè potest negari ensis depositus domino, si ille eo sit abusurus. Ità Salm. ib. n. 44. cum S. Th. Sufficit autem, si aliter Lex redderetur nimis dura. Salm. ib. n. 45. cum Arav. Cord. etc. Hinc excusatur ab auditione Sacri, qui timet notabilem jacturam bonorum. Et etiàm excusatur ab observatione Festi, qui aliter amittere cogitur magnum lucrum, ut Suar. et Pal. apud Salm. ib. in fin. Et super hoc vide dicenda. l. 3. n. 301.

## LIBER II.

DE PRÆCEPTIS VIRTUTUM THEOLOGICARUM.

#### TRACTATUS I.

#### DE PRÆCEPTO FIDEI.

#### CAPUT I.

## Quæ Mysteria Fidei necessariò credenda sint?

- 1 Quæ Mysteria credenda necessitate medii?
- 2 An mysteria S. S. Trinitatis, et Incarnationis sint credenda explicitè?
- 5 Quæ ex præcepto scienda? et an memoriter?
- 4 Quale sit objectum fidei materiale, et quale formale?
- Ex iis, quæ fideles explicitè credere tenentur, ;
- » quædam necessariò credenda sunt necessitate medii,
- seu finis; sinè quibus, etiàm inculpabiliter ignora-
- » tis, finis ultimus obtineri nequit; alia necessitate
- » præcepti, sinè quibus, inculpabiliter omissis; finis
- potest obtineri. Sanch. 2. mor. c. 2. Azor. Val.
  - » Resp. 1. Necessitate medii necessaria sunt hæc
- » duo: 1. Explicité credere, Deum esse, et Remune-
- » ratorem bonorum esse, juxtà illud Apostoli ad Hebr.
- » 11. Credere oportet. Trid. sess. 6. c. 8. 2. Post suffi-
- » cientem Evangelii promulgationem, credere expli-
- » citè, ut vult Mol. aut saltem implicitè, ut probabi-
- » liter quidam docent cum Con. et Laym. Christum
- » et Sanctissimam Trinitatem. Vid. Escob. ex 2. c. 9.
- » n. 20. ubi ex Vasq. l. 2. d. 116. c. 3. docet culpa-
- » bilem ignorantiam horum Mysteriorum, sivè negli-» gentiam ea discendi esse grave peccatum, distinc-
- » tum ab eo, cujus est causa. Vid. Dian. p. 3. t. 5.
- » R. 47. et 48.

Fides definitur: Est virtus theologica, a Deo infusa, a

inclinans nos ad firmiter assentiendum, ob Divinam veracitatem, omnibus quæ Deus revelavit, et per Ecclesiam nobis credenda proposuit. Dicitur 1. Virtus Theologica, idest, quæ Deum respicit; fides enim, proùt etiàm Spes, et Charitas, Deum directè spectant, ad differentiam virtutum moralium, quæ indirectè eum respiciunt. 2. A Deo infusa, quià Fides est donum supernaturale Divinum, 3. Inclinans nos ad firmiter credendum, nam assensus Fidei nequit cum formidine consistere, proùt perperam dicebatur in Propositione 4. ab Innoc. XI. proscripta, sed omninò firmus esse debet. 2. Ob Divinam Veracitatem. Veritas enim infallibilis ( quæ est ipse Deus ) est formale objectum Fidei. 5. Omnibus quæ Deus revelavit : omnia enim a Deo revelata sunt objectum fidei materiale. 6. Et per Ecclesiam nobis credenda proposuit, nam divina Revelatio nobis non patefit, nisi per Ecclesiam, quæ Revelationes proponit; cùm sit aliundè evidens propter signa credibilitatis (qualia sunt Prophetiæ, Miracula, Constantia Martyrum, et similia) quòd Ecclesia nec falli, nec fallere potest. Præterquam quòd S. Augustinus illud celebre dictum protulit : Evangelio non crederem, nisì me Ecclesiæ Catholicæ commoveret auctori-

Quæritur, an Mysteria SS. Trinitatis, et Incarnationis post promulgationem Evangelii credenda sint fide explicità de necessitate medii, vel præcepti? Prima sententia, quæ est communior, et videtur probabilior, docet credenda esse de necessitate medii, ità tenent Sanch. Dec. lib. 2. c. 2. n. 8. Valent. 2. 2. D. 1. qu. 2. p. 4. Molina 1. part. qu. 1. a. 1. D. 2. Cont. Tounnely t. 3. tr. de Decal. cap. 1. a. 1. §. 2. concl. 1. Juven. t. 6. diss. 4. a. 3. Antoine de Virt. Theol. cap. 1. qu. 2. Wigandt tr. 7. Ex. 2. de Fide n. 22. Concina t. 1. Diss. 1. de Fide cap. 8. n. 7. cum Ledesma. Serra, Prado, etc. item Salm. tr. 20. c. 2. p. 2. n. 15. Cuniliat. tr. 4. de 1. Dec. Præc. c. 1. §. 2. et Ronc. tr. 6. c. 2. qu. 2. Sed postremi hi tres dicunt, quod per accidens, et casu raro posset quis justificari fide tantùm im-

plicità. Id probant ex Scripturis, quibus (ajunt) clarè probari necessitatem medii. Probant etiam ratione, quià licet ante promulgationem Evangelii sufficiebat fides implicita Christi, post tamen promulgationem, eo quod status gratiæ est perfectior, perfectior requiritur notitia, nempè explicita fides Christi, et S. S. Trinitatis. Secunda verò sententia satis etiàm probabilis dicit, necessitate præcepti omnes teneri hæc Mysteria explicitè credere, necessitate autem medii sufficere, si credantur implicité. Ità Dominicus Soto (in 4. sentent t. 1. D. 5. qu. un. art. 2. concl. 2.) ubi ait: Quamvis proceptum fidei explicitæ (sc. S. S. Trinitatis, et Incarnationis) absolute obliget universum mundum, nihilominus possunt multi ignorantià invincibiliab eddem obligatione excusari. Franciscus Sylvius (t. 3. in 2. 2. qu. 2. art. 7. et 8. concl. 6.) scribit: Post promulgatum sufficienter Evangelium fides Incarnationis explicita est omnibus ad salutem necessaria necessitate præcepti, ac etiam (ut probabilior est) necessitate medii. Et in sequenti conclusione idem profert de mysterio S. S. Trinitatis. Card. Gotti (Theol. t. 2. tr. 9. qu. 2. D. 4. §. 1. n. 2.) ait : Dico 1. sententia negans, fidem explicitam Christi, et Trinitatis esse ità necessariam, ut sinè ea nemo justificari, aut salvari queat, valde probabilis est. Et asserit n. 1. Scotum hanc tenêre sententiam. Euseb. Amort recens Scriptor et valdè doctus (tom 1. D. 3. de Fide quæst. 17.) absoluté eamdem sententiam tuetur. Elbel (t. 1. Conferent. n. 17.) scribit hodiè hanc sententiam tenêri ab insignibus DD. Castropal. part. 1. tr. 4. D. 1. p. 9. Viva in Prop. 64. damn. ab Innocent XI. n. 10, Sporer tr. 11. cap. 11. sect. 11. §. 4. n. g. Laym. lib. 2. tr. 1. cap. 8. n. 5. qui dicit hanc non esse minus probabilem, quam primam cum Richard. Medin. Vega, Sa, et Turriano, Card. de Lugo de Fide D. 12. n. 91. vocat primam speculativè probabilem, sed hanc secundam absoluté et fusè ut probabiliorem tuetur cum Javell. Zumel, et Suarez D. 12. sect, 4. n. 10. scribitque de Lugo eamdem sententiam vidêri esse S. Thomæ 3. part. qu. 69. a. 4. ad 2. ubi S. Doctor ait : Antè Baptismum

Cornelius et alii similes consequentur gratiam et virtutes per fidem Christi et desiderium Baptismi implicitè vel explicitè. Undè arguit Lugo, sicut Cornelius gratiam est consecutus per fidem implicitam, quià nondùm in illa Religione Evangelium perfecte promulgatum fuerat, ità paritèr consequi poterit ille qui Mysteria hæc invincibilitèr ignorat; ipsi enim parifer non satis Evangelium est promulgatum. Dicunt autem, repugnare bonitati et providentiæ Divinæ ut damnet Adultos invincibiliter ignorantes, qui juxtà lumen naturæ honestè vivunt, dum contrà (Actor. 10. 35.) habetur: In omni gente qui timet eum, et operatur justitiam, acceptus est illi. Respondent verò quòd omnes Scripturæ, et SS. Patrum testimonia quæ opponuntur, de facili explicari possint de necessitate præcepti, vel quià ordinariè nullus ferè salvatur sinè fide explicità horum Mysteriorum, quià post Evangelii promulgationem ferè nullus de his laborat invincibili ignorantià, vel quià, ait Lugo, explicari possunt de fide implicità, sivè explicità, in voto. Prætereà, ait Laymann, vir adultus si esset mutus et surdus a nativitate, quamvis baptizatus, non posset alia Sacramenta accipere, si optaret; imò nec salvari, quià hujusmodi homo incredibile est quòd vero conceptu apprehendat, et explicitè credat Mysteria Incarnationis, et præsertim S. S. Trinitatis.

Notant autem Tannerus in 2. 2. D. Th. d. 1. qu. 7. dub. 2. n. 49. Sylvius ibid. qu. 2. art. 8. concl. 8. Azor. 1. 1. lib. 8. cap. 2. qu. 6. et Valent. cum Guillelmo Paris. apud Sanch. Dec. lib. 2. cap. 3. n. 18. quòd si quis adeò sit rudis, ut ea mysteria percipere nequeat, tunc excusetur ratione impotentiæ, et comparetur infantibus, ac fatuis. Attamen Sanch. loc. cit. dicit, quod aliud est credere, aliud scire mysteria, nempè fationem de eis reddere: undè censet omnes adultos tenêri necessitate medii aliquandò hujus modi mysteria credere, necessitate verò præcepti ea scire; a quo præcepto scientiæ excusari mente obtusos; etsic intelligendos ait AA. citatos. Concluditque cum Ga-

briele, qui dicit : Sufficeret eis (scilicèt rudibus) quòd singulos articulos explicite credant dum eis proponuntur. Quamvis autem sint damnatæ Prop. 64. et 65. ab Innoc. XI. quæ dicebant : Absolutionis capax est homo, quantumvis laboret ignorantia Mysteriorum Fidei, et etiamsi per negligentiam culpabilem nesciat Mysterium SS. Trinitatis, et Incarnationis D. N. Jesu Christi.... Sufficit illa semel credidisse. Dicit tamen Viva cum March: probabilitèr non esse necessariò repetendas Confessiones factas cum ignorantia prædictorum Mysteriorum, cum ex præfata opinione jam probabile sit fuisse validas, si ignorantia fuit inculpabilis. Certum enim est talem ignorantiam, si sit vincibilis, peccatum esse lethale, Prædicta autem Propositio meritò damnata est, quià dicebat capacem esse absolutionis etiam illum qui tempore Confessionis laborat ignorantia prædictorum Mysteriorum. Cæterum opinio Patris Viva mihi non est satis probabilis, quamvis enim Pœnitens probabiliter validam Confessionem expleverit, ità ut videatur deindè possidere exemptionem ab iterandâ Confessione, cum priùs bonâ fide se confessus fuerit, attamen respectu ad eum, qui certò graviter peccavit, semper urget, ac possidet antecedenter obligatio explendi Confessionem, non tantùm probabiliter, sed certò validam. Quapropter, cum ipse adverterit, Confessionem suam ob ignorantiam Mysteriorum SS. Trinitatis, aut Incarnationis Jesu-Christi fuisse probabiliter validam, sed etiàm probabiliter nullam, tenetur, postquam de illis Mysteriis instructus fuerit, Confessionem iterare.

Porrò implicitè credere dicitur, qui creditaliquid
 explicitè, in quo alterum implicitè est, v. gr. si cre-

» das, quod credit Ecclesia. Vid. Schol. et Laym. lib.

» 2, tr. i. c. 8.

» Resp. 2. Necessitate præcepti quivis fidelis sub 3 » mortali explicitè credere, et scire, crasso saltem

» modo, et quoad substantiam, tenetur hæc.

» 1. Symbolum. 2. Orationem Dominicam. 3. Præ-» cepta Decalogi, et Ecclesiæ. 4. Sacramenta maximè

- » necessaria; ut Baptismum, Eucharistiam, et Pœni-» tentiam, reliqua autem tunc, quandò vult suscipere.
- » Suar. Sanch. Fill. n. 39. Quæ omnia intellige, nisi
- » impotentia, aut invincibilis ignorantia excuset. »

### Undè resolvitur.

. 1. Non omnes tenentur sub mortali hæc prædicta » scire memoriter, aut eo ordine, aut iis verbis, » quibus proponuntur; sed quoad Orationem Domi-» nicam scire, omnia bona petenda esse a Deo, quæ » est ejus summa: quoad Symbolum verò, Præcepta » et Sacramenta, sufficit, si quis rogatus de singulis » rectè respondeat. Bonac. Laym. l. c. cap. 9. Sanchez » lib. 2. cap. 3. \* (Hoc est conforme illi, quod tradi-» dit S. Carolus Borromæus in sua Instruct, ad Confes-» sarios, ubi docuit satis esse, quod Fideles rudes sciant

» Credo sattem in substantia )\*.

» 2. Quamvis sit præceptum Ecclesiæ discendi me-» moriter Symbolum, et Orationem Dominicam, et » Salutationem Angelicam, velitque Barb. p. 3. c. 27.

» non esse absolvendum, qui ob negligentiam, vel

» verecundiam ea addiscere non curat; consuetudo » tamen, ut notat Navar. et Lopez, exposuit obliga-

» tionem non esse ultrà veniale: \* (Îtà tenet etian

» Viva super Prop. I. Alex. VII. cum Azor, Trull. et » Villal, apud Salm. de Præc, fidei cap. 2. n. 47. ex

» Concilio Rhemensi et Toletano 4. Vide Prax. Confess.

» in fin. tom. 11. n. 22.)\* uti nec est ultrà veniale,

» nescire facere Crucem, ut docet Sanch. contra Sylv. » qui docet esse mortale.

» 3. Moraliter nihilominus necessarium est, ut ru-» diores memorià teneant Symbolum suà linguà, quià » alioquin non possunt habere sufficientem cognitio-» nem articulorum.

» 4. Falsa est opinio quorumdam Canonistarum, » rusticis esse satis, artículos Fidei, aliaque dicta

» credere implicité; credendo quidquid credit Ec-

n clesia.

» 5. Excusantur ii, quibus aut defuit doctor, aut » numquam venit in mentem obligatio similia dis-» cendi, aut qui nimis sunt rudes, ità ut non possint » ea comprehendere, aut retinere, quod sæpè conti-» gere docent Azor. et Bec. contrà alios.

» 6. Si Confessarius probabiliter judicet, pœniten-» tem ignorare ex Doctrinà Christiana ea, quæ scire

• tenetur (quod de litteratis, vel frequenter confiten-• tibus præsumendum non esse, monet Sanch. 2. mor

» c. 3. ) debet eum interrogare de negligentià in iis » addiscendis : cum per eam plurimi graviter pec-

» cent. Led. Azor. t. 1. l. 8. c. 8. Trull. l. 1. c. 1. d. 4.

» Possuntabsolvi (contrà quosdam) qui ignorant ea, » quæ sub mortali scienda esse dixi. Ratio est, quià » licet peccârint omittendo discere, possunt tamen

» de hoc dolère, cum proposito discendi. Sanch.

• (cum Salm. de Præc. Fidei cap. 2. n. 58. Nisi priùs • admoniti neglexerint addiscere) \*. Quòd si tamen

» ignorarent ea, quæ necessitate medii scienda sunt,

» deberent instrui antè absolutionem. Bon. d. 3. qu. 12. p. 2. Sanch. l. c. cap. 3. n. 21.

» 8. Parochus suas oves (sicut parens liberos) te- 4 » netur sub mortali per se, vel alium docêre ea sal-

\* tem, quæ sub mortali scire tenentur. Sanch. 2. mor.

» c, 3. Filliuc. Palaus, Trull. l. 2, c. 1. Kon. etc.) » Notandum, quòd objectum Materiale fidei (nimirum id quod credere tenemur) principaliter sit ipse Deus, et deindè omnia a Deo revelata : ità S. Th. qu. 14. de Verit. art. 8. dicens; Fides qua hominem divina cognitioni conjungit per assensum, ipsum Deum habet sicut principale objectum, alia verò sicut consequenter adjuncta. Objectum autem Formale (idest motivum propter quod revelata credere tenemur ) est Dei veracitas. Disceptatur autem inter Scholasticos, an Revelatio Divina sit etiam objectum Formale fidei. Pro sententià affirmativà sunt Jueninus et alii, qui dicunt Veracitatem Dei esse objectum formale, Quod, nempè rationem præcipuam, ob quam credimus: revelationem verò esse objectum formale Quo, hoc est medium Tom. I.

quo credimus. Sed communior sententia Habert. Card. Gotti, et Holzmanni cum Scoto etc. docet totale objectum formale fidei Veracitatem Dei; et Revelationem esse tantum conditionem, sinè qua non crederemus, sivè medium per quod nobis applicatur notitia eorum quæ credimus.

#### CAPUT II.

# Quomodò obliget præceptum Fidei.

5 Quos, et quando obliget præceptum Fidei? 6 Notandæ Propos. dannatæ in hác materiá?

7 Quoties teneamur in vitá elicere actus Fidei, et Spei?

8 Quoties circà Charitatem?

9 Quandò Hæreticus teneatur suam Sectam ejicere?

10 An circà Fidem liceat sequi opinionem minus probabilem?
1.1 Quandò teneamur Fidem exterius confiteri? Et qui teneantur jure Ecclesiastico ad externam Professionem Fidei?

5 4 KESP. 1. Præceptum Fidei internum obligat 1. » Pueros interfideles educatos, quandò rationis usum » perfectè consecuti Mysteria Fidei audiunt appre-» henduntque, quòd illa credere sit res necessaria » ad salutem, peccantque mortaliter omittendo, » Sanch. Bon. t. 2. d. 3. p. 3. addens plurimos eorum » excusari inadvertentià, aut invincibili ignorantià. 2. Adultos infideles, quandò ratio, incipit dictare, res Fidei sufficienter propositas esse, et con-» trariam sectam esse falsam. Sanch. lib. 2. mor. cap. » 1. Con. d. 14. de Fide Fill. n. 25. 3. Quandò urget tentatio contrà Fidem, quæ aliter vinci nequit. » Quod tamen non convenire scrupulosis, rectè monet Sanch. quià hi, avertendo mentem ad alia ob-» jecta, facilius superant. Et in his duobus casibus » præceptum obligat per se, in sequentibus per acci-» dens. 4. Quandò tentatio urgens contrà alias virtu-» tes aliter superari nequit. 5. Quandò facienda est » professio Fidei exterior, vel ex præcepto eliciendus • est actus alterius virtutis, v, gr. Spei, Charitatis,

» Pænitentiæ, quæ Fidem supponat. Bon. q. 2. p. 2.

» His addit Hurt. contrà Sanch. 6. In horâ mortis, et

or. Semel quotannis. Vid. Dian. p. 5. t. 13. R. 19. or. Certum est hominem tenêri ex lege naturali ad Deum per Fidem, Spem, et Charitatem se convertere, et ideò elicere earum virtutum actus, cùm quæque virtus suis actibus vivat. Hinc antè omnia notandæ sunt omnes propositiones proscriptæ super hâc materià.

Prob. 1. ab Alex VII. Homo nullo umquam vitæ suæ 6 tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei, et Charitatis ex vi Præceptorum Divinorum ad eas virtutes pertinentium.

Prop. 16. ab Innoc. XI. Fides non censetur cadere sub praceptum speciale secundum se.

Prob 17. ab ood. Satis est actum Fidei semel in vita

elicere.

Prop. 6. ab eod. Probabile est ne singulis quidem rigorosè quinquenniis pro se obligare Præceptum Charitatis ergà Deum.

Quæritur autem, quotiès in vità teneamur elicere 7

actus Teologales.

Quodad Præceptum Fidei spectat, plures sunt opiniones. Scotus censet tenêri nos ad eliciendos actus Fidei omnibus diebus Festis. Nider quotiès Mysteria in Ecclesià celebrantur. Sed Salm. de Præc. Fid. cap. 2. n. 31. et Croix l. 2. n. 51. horum opiniones minime approbant: Imò Oviedo apud Croix ibid, asserit illas passim rejici ab aliis. Lugo apud Croix d. n. 51. rectè dicit, toties Fideles tenêri ad repetendos actus Fidei, quoties sufficiat ad profitenda Mysteria nostræ Religionis. At quià hæc regula est obscura, sat probabiliter putant Salm. dict, c. 2. cum Sanch. Trull. Bann. Led. et aliis, teneri saltem semel in anno Fideles ad exercendum actum Fidei; et idem sentiunt Concina et Franzoja cum communi. Advertunt tamen cum Suar. Prado, et idem dixit Croix l. c. quod buic præcepto fiat satis etiam per exercitium aliarum virtutum, sivè per susceptionem Sacramentorum, sivè ex quacumque alià occasione actus Fidei ponantur.

Num autem teneamur ad eliciendos hos actus Fidei formaliter, scilicet ex motivo Dei revelantis? Affirmant Viva d. prop. I. Alex. VII. n. VI. Quidquid sit, ut addit, an semper Fides sit supernaturalis, si nitatur huic motivo saltem languide attacto. Notat verò n. 7. in Fine, quod viri timorati nullo modo circà hoc anxii sint, cum vix accidat, eos abunde huic præcepto non satisfacere. Croix d. n. 51. dicit non esse rationem, cur quis ob id scrupulosè se divexet, cum huic præcepto fiat satis ( ut asserit n. 27. ) audiendo Missam, adorando Crucifixum, formando Crucem, orandò, etc. quamvis hæc non fiant reflexè ex motivo Fidei. Qui enim, ait, sæpiùs posuit Fidem tamquam regulam suarum actionum, quibus ad Deum vult tendere, quidquid posteà boni agit, ex eâdem regulâ jam ad Deum dirigit exercitè , licet non advertat. Aitque Hurtad. apud Carden. in prop. 17. Innocent. XI. hos actus esse verè actus Fidei, quià radicaliter ex motivo Fidei oriuntur. Insuper de Lugo de Fid. diss. 13. n. 45. sic docet: Cum materia honestè, et inhonestè operandi frequenter occurrat, non esse dubitandum, quin homo, qui Fidem Christianam semel amplexus est, plusquam sufficienter satisfaciat præcepto Fidei.

Quod autem pertinet ad actus ergà præceptum Charitatis, jam adnotavimus suprà damnatam fuisse propos. Ne singulis quidem rigorose quinquenniis hoc præceptum obligare per se, Palaus apud Croix d. l. 2. n. 141. dicit esse peccatum grave differre actum Charitatis per triennium. Alii, ut Hurtad. Ills. Menado etc. apud Croix loc. cit. dicunt requiri elici actum Charitatis ergà Deum saltem semel in anno: Et hanc sequuntur Salm. tract. 21. c. 6. n. 12. cum Trull. Tapia, Lastra. Alii verd, ut Gabr. Almain. Tap. ap Croix n. 133. ajunt hoc præceptum obligare quolibet die festivo. Cardenas tandem in 2. Crisi d. 6. n. 8. ( cui adhæret Croix n. 141.) censet non excusari a mortali gui per mensem actum charitatis differt; Hancque sententiam omninò ego suadendam puto, cum difficulter possit Homo diu mandata divina servare, nisi

dilectionem erga Deum frequenter foveat, quæ nonnisi per actus charitatis fovetur, et nutritur. Notat autem idem Cardenas a. n. 14. quod sufficiat elicere actus Amoris, etiamsi eliciantur in ordine ad implenda alia Præcepta, vel ad aliam virtutem exercendam, puta ad peccata confitendum, ad vincendam tentationem. Insuper dicit Groix n. seq. 143. esse verus actus Amoris quibus benè satisfit huic præcepto, omnia opera meritoria exercitata ad finem placendi Deo, ut eleemosyna, jejunium, et similia. Talis autem rectus finis dicit quod præsumatur in eis, qui jam sciunt sic placêre Deo, modò non operentur ex fine pravo. Addit etiàm Croix, satisfieri adhuc orando, signanter orationem Dominicalem, ubi dicitur: Sanctificetur etc. Adveniat etc. Fiat voluntas tua, etc. Advertatur hîc Prop. 10. damnata ab Innocentio XI. quæ dicebat. Non tenemur proximum diligere actu interno, et formali. Rectè igitur dicit P. Viva in cit. Prop. 10. n. 8. et 9. quod sicut tenemur elicere actus formales charitatis ergà Deum, sic etiàm teneamur ergà Proximum ex motivo supernaturali, nimirum propter amorem Dei, vel ut præcepto Christi pareamus, qui dixit: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem. Jo. 13. Undè S. Thomas docet: In dilectione proximi includitur dilectio Dei, sicut causa in effectu. In Epist. ad Rom. 13. sect. 2. Sicut ergò tenemur saltem semel in mense elicere actum amoris ergà Deum, sic etiàm saltem in mense exercere actus charitatis ergà proximum. Cæterùm sapienter scribit P. Suarez Disp. 5. de Carit. sect. 4. cum aliis ex S. Thomâ 2. 2. quæst. 25. art. 8. quòd aliquandò hi actus charitatis benèexerceantur occasione vitandi odium, aut largiendi eleemosynam. Et cum hujusmodi occasiones frequenter occurrant, hinc ait P. Viva esse moraliter impossibile, quòd Fideles christianè viventes huic præcepto abunde non satisfaciant.

#### Ex iis resolvuntur hi Casus.

» 1. Hæreticus, quamdiù suam sectam judicat esse 9 » credibiliorem, vel æque credibilem, non tenetur » credere; quià Fides nondum est sufficienter proposita, ageretque imprudenter. Sanch. 2. mar. c. 1.

» Laym. l. 2. t. 2. c. 10. et 12.

» 2. Quandò iis , qui in hæresi nutriti sunt , per» suasum est a pueritià , nos abjicere , et persequi Ver-

» bum Dei, esse idololatras, pestilentes deceptores,

» ideòque, tamquam pestem fugiendos; non possunt,

stante hâc persuasione, salvă conscientiă, nos audire, et laborant ignorantiă invincibili, cùm non du-

bitent se esse in bonâ viâ. Laym. c. 10. Sanch. l. 2.c. 1.

» 3. Si talibus oriatur dubium de sua secta, tenen-

» tur ulterius inquirere, et a Deo petere lumen: quod

» si negant, peccant contrà Fidem, cum non adhi-

beant media ad implendum præceptum Fidei. Quod
 si deindè nostra Fides eis sufficienter proponatur,

\* tenentur amplecti. ibid V. Ferdin. de Castr. Pal.t.4.

» d. 1. p. 12. et d. 2. p. 2.

Notanda est hic propos. IV. damnata ab Innocent. XI. Ab infidelitate excusabitur non credens ductus opinione minus probabili. Ex hac aliqui non rectè inferunt prohibêri in omni materià sequi probabilem relictà probabiliori: Nam respondet Viva in dicta propos. n. 5. et alii communiter, quod, etsi liceat sequi opinionem minus probabilem, numquam tamen liceat cum periculo gravis damni, quandò illud vitare non pendeat ab opinionis probabilitate; ut est in collatione Sacramentorum, in medendo etc. et hoc esset pariter in sequendo sectam minus probabiliter veram. A probabilitate enim opinionis fit quidem, ut peccatum formale vitetur in aliis humanis actionibus, sed non potest fieri, ut sit vera secta non vera. Et semper ac secta sit falsa, numquam cum quacumque probabilitate vitatur periculum damnationis, cum non vitetur periculum carendi Fide necessarià ad salutem, Gratià Sacramentorum etc. Adde, quod Infidelis numquam habere possit veram probabilitatem suæ sectæ sinè culpå: Si enim oraret, Deus absque dubio infunderet lumen suum in illum de verà Religione. Ità Viva.

» Resp. 2. Præceptum exteriùs Fidem confitendi

Cap. II. Quomodò obliget Præceptum Fidei. 287

pire naturali obligat, duplici casu, scilicet, cum

vel honor Deo debitus, vel utilitas proximo impen
denda, privativè, vel contrariè subtraheretur. Dixi

privativè, ut si ideò cessaret magnus honor in Deum,

vel utilitas in proximum redundans. Dixi 2. contra
riè, ut si alioquin Deus afficeretur injurià, vel pro
ximus gravi malo; v. gr. si indè penderet aliorum

conversio, aut perversio, contemptus Religionis,

scandalum, etc. Ratio responsionis est, quià actus

virtutis tunc videtur præceptus, quandò est neces
sarius ad finem præcepti, quod hîc contigit; quià

finis præcepti est Charitas. S. Th. 2. 2. quæst. 3.

art. 2. Suar. Reg. Fill. tr. 22. c. 2. quæst. 1. »

#### Unde resolvuntur hi Casus.

» Si hæretici conculcent Imagines, aliisque injuriis » Fidem afficiant, tenetur eam sua confessione tueri

» Catholicus, si quidem indè prudenter speret pro-

» fectum.

» Resp. 3. Ad professionem Fidei externam jure » Ecclesiastico tenentur sub mortali, secundum Tri-

» dentinum, cum juramento obediendi Ecclesiæ Ro-

» manæ, ut docet Fill. t. 2. tr. 22. c. 3. sequentes » personæ:

» 1. Provisi de Beneficio curato, idque intrà duos » menses a die possessionis coram Episcopo, aut ejus

Vicario Generali, vel Officiali, sess. 24. c. 22. de ref.
2. Provisi de Canonicatu, vel Dignitate in Cathe-

» drali Ecclesia: idque non tantum coram Episcopo,

» vel ejus Vicario, sed etiam in Capitulo. ibid. addita » pœna, (ad quam non videntur tenêri antè senten-

• tiam), ut alioquin fructus non faciant suos. Vid. Sanch.

» l. 2. c. 5. Barb, de potestate Episc. 3. p. ar. 61. n. 29.

» Primates, Archiepiscopi, Episcopi in prima Sy-

nodo provinciali, cui intererunt, Trid. sess. 25.

4. Extendit Pius IV. hanc legem ad omnes Præ latos Religionum, etiàm militarium; Pius V. autem

apud Rodr, t. 2. q. reg. quæst. 72. ad omnes promo-

» vendos in Doctores, Magistros, Regentes, Profes-» sores, addita excommunicatione latæ sententiæ, et

» privatione omnium heneficiorum in eos, qui alios

» promovent ad talem gradum, sinè prævia profes-

» sione. Vid. Fill. t. 22. c. 3. quæst. 11. Barb. remiss. » s. 24. n. 12. Verum, ubi hoc decretum non est

» receptum usu, et non obligare monet Sanch. c. 3. n. 4.

## Unde resolvitur.

» 1. Non tenentur ad dictam professionem provisi » de Canonicatibus in Ecclesiis tantum Collegiatis,

» vel de Beneficiis tantùm simplicibus.

» 2. Etsi probabile sit hanc professionem posse » fieri per procuratorem, ut docet Azor. Navarr. et

» Sanch. probabiliùs tamen est tenêri personaliter,

» ut docet Fill. Ratio est, tum quià aliàs non videtur » fieri satis juramento, quod personaliter faciendum

» esse docet Glossa apud Fill. tum quià ità decidit

» Rota apud Garc. l. 3. de benef. c. 3.

# CAPUT III.

# An aliquandò liceat exteriùs Fidem veram negare, aut falsam profiteri.

12 An liceat umquam positive Fidem negare?

13 An uti verbis ambiguis? An tacére?

14 An fugere? Vide alia ibid.

15 An uti vestibus, vel signis Infidelium.

16 An audire conciones Hæreticorum? Vide alia ibidem.

RESP. Nullo casu licet, sivè voce, sivè alio signo sifat, dicente Christo: Qui negaverit me coram hominibus, etc. Interim verò etsi licitum non est mentiri, seu simulare, quod non est, licet tamen dissimulare, quod est, sivè tegere veritatem verbis, aliisvè signis ambiguis, et indifferentibus, ob justam causam, et cum non est necessitas fatendi. Est comm.

Cap. III. An aliquando liceat exterius Fidem negare. 289 • S. Thom, Kon, dis. 15. dub. 2. n. 9. Laym. l. 2. t. 1. > C. 11.

#### Unde resolvitur.

» 1. Rogatus de fide in odium religionis, sivè à pu- 13 blică auctoritate, sivè privată, nullo modo potest » utendo restrictione mentali, aut verbis ambiguis » ità respondêre, ut præsentibus videatur Fidem ne-» gâsse; multò minùs, dicere se esse hæreticum, vel De Calvinistam, vel non Catholicum. Azor. Fill. c. 3.

» n. 97.

» 2. Qui rogatus seu à privatà, seu publicà auctori-• tate, vel tacet, vel respondet obscuré, vel ait, se » nolle respondêre, se jure non rogari, non teneri, » se, nec velle aliis dicere quid ipse credat, ac simili » modo tergiversatur, non videtur negare Fidem, sed » nolle prodere. Undè, si sic potest molestà inquisi-• tione liberari, licet, ut habet Roncaglia l. c. Gene-• ratim enim verum non est, quòd interrogatus ab auc- toritate publică teneatur positive Fidem profiteri , » nisi quandò id necessarium est, ne præsentibus vi-» deatur Fidem negâsse. Kon. d. 15. dub. 2. Navarr. » Azor. Sanch. Bec. c. 9. quæst. 4. \* (Hâc de re vide

\* Propos. 8. inter damnatas ab Innocent. XI.)\*. » 3. Non negat Fidem, sed prodit, qui fugit: quod 14 » etsi liceat, non tamen Pastori, tunc cum ejus operâ » oves indigent, uti contrà, si eis consultiùs est, ut » ad tempus se subducat, et in bonum earum reser-» vat, tenetur fugere. Reg. l. 17. n. 26. Bec. c. 9. Fill.

» n. 75. etc.

» 4. Si quo casu tacêre esset negare, tunc id non » liceret; verbi gratia si, aliis rogatis, an Fidem ne-» gare vellent, iisque respondentibus quod non, tu » taceres. ibid. Vide Bonac. l. c. Laym. l. c. tom. 1. » c. 11. Tol. lib. 4.

» 5. Si Princeps generali lege mandet fidelibus, ut » se prodant, gestato signo, vel sistendo se, vel aliter, » non tenentur, cum nemo teneatur verum dicere, » nisi specialiter rogatus. Excipe, nisi eæ sint circum-Tom. I.

» stantiæ, ut hoc ipso, quod se non prodant, 'vi-"
» deantur Fidem negâsse, ut v. gr. si quidam anteà
» noti essent et tunc ex hoc putarentur defecisse.
» Sanch. n. 19. Bec. Reg. Fill. n. 88. etc.

» 6, Cum non rogaris de Fidè, non solum licet, sed sæpè melius est ad Dei honorem, et utilitatem proximi tegere Fidem, quam fatêri: ut si latens inter hæreticos plus boni facias; vel si ex confessione plus mali sequeretur, verbi gratia turbatio, peces exacerbatio Tyranni, periculum defectionis

» neces, exacerbatio Tyranni, periculum defectionis, » si torquereris. Undè temerarium plerumque est of-» ferre se ultrò. S. Th. Sanch. Laym. c. 11. n. 2.

» 7. Redimere te pecuniâ, ne de tuâ Fide fiat inqui» sitio, licitum est, et sæpè magna virtus discretionis
» est vitam ad Dei gloriam servare, ac Fidem tegere
» modis licitis.

» 8. Talis modus non est uti vestibus, aut signis » infidelium, quæ alium usum non haberent, quàm » quod essent signa professiva falsæ Religionis, seu » cultûs: uti essent vestes, quarum usus est in sacri- » ficiis: item incensio thuris, aut genuflexio coràm » idolo; item sumptio cœnæ hæreticæ, etc. Sanch. l. 2.

» cap. 4. Fill. n. 9. et comm. » 9. Licitus autem modus est, quandò subest causa » (ut v. gr. ad evitandum grave periculum, ad obti-» nendam victoriam, eludendos hostes), uti vestibus, » et signis infidelium, quæ aliquem alium usum ha-» bent, quam profitendæ Religionis, quales sunt ves-» tes talis Nationis (non Religionis), quibus uteren-» tur, etsi converterentur, ut sunt vestes, et signa » Nationis Turcicæ, quod verum est, etsi sint vestes » ipsorum Religiosorum, dummodò non habeant pe-» culiare signum profitendi erroris, sed sint tantum » indicium nitidioris cultûs, ut saga Prædicantium » in Germania; vel eminentioris vitæ inter suos, ut » togæ Bonziorum in Japoniâ. Idem dicendum est de » signis, quibus Judæi utuntur, v. gr. flavo annulo » in pallio Francofurti, etc. quià hæc sunt signa » mere politica, etdistinctiva unius generis hominum

Cap. III. An aliquandò liceat exteriùs Fidem negare. 291 » ab alio, et non propriè professiva Fidei. Quie sen-» tentia probabilis est. Vid. Sanch. 2. mor. c. 4. Bec. » 2. 2. c. 9. qu. 5. d. 6. Laym. l. 2. t. 1. c. 11. Covarr. n contrà Caj. Nav. Tol. » 10. Licitus item modus est, cum Catholicus » transit per loca hæretica, et periculum grave ei » imminet vitæ, v. gr. vel bonorum (non tamen, si » derisio tantum, vel vexatio, ut habet Bec. c. g.) » ad dissimulandam Fidem, vesci carnibus die pro-» hibito; quià præceptum Ecclesiæ non obligat sub » tali periculo. Nec hoc est Fidem negare, cum esus » carnium non sit institutus ad professionem Religio-» nis; et Catholici mali, et gulosi id faciant. Si tamen » ex circumstantiis fieret signum professivum, ut si » v. gr. in odium Fidei convivæ statuerent, ut qui est » hostis Fidei Pontificiæ, comedat carnes, peccaret » contrà Fidem, qui ederet sinè protestatione; secus, \* si protestaretur. Sanch. Azor. Bec. etc. comm. l. c. » 11. In Germania audire conciones hæreticorum, 16 \* deducere funus, assistere Baptismo pro patrino, » non habentur signa professiva Fidei, vel communionis cum hæreticorum sacris. Fill. Azor. Sanch. » U. cc. Undè, seclusis aliis, v. gr. scandalo, periculo, » prohibitione, et si ex justa causa fiant, licent. \* (At » in Synodo Neapolitana expresse prohibetur assistere » concionibus, catechismis et quibuscumque litibus hæ-» reticorum, ex quocumque prætextu. Estque Casus re-» servatus cum excommunicatione ipso facto. Cæterùm » Salm. Tract. 21. c. 2.n. 522. tenent licere, modò absit » scandalum, periculum perversionis et communicatio » impietatis) \*. imò patrinum fieri talis infantis, vide-» tur potiùs optandum, seclusis aliis, quià non est » aliud, quàm obligare se ad eum olim erudiendum » in Fide Catholica. » 12. Infidelium, et hæreticorum sacris non licet » ità interesse, ut eis communicare censearis, alioquin » licet, v. gr. ut quis spectet tamquam comœdiam, » aut famulatum præstet politicum domino suo, exem-» plo Naaman Syri, de quo vidè Bec. Fill. Sanch. l. » c. Laym, l. 2. t. 1. c. 11.

Lib. II. Tract. I. De Præcepto Fidei.

202 \* 13. Si Princeps hæreticus mandet sub gravissima » pænå omnibus subditis, adire conciones hæretico-» rum, etiamsi verbis dicat, se hac re aliud nihil exi-» gere, quam obedientiam civilem, nec velle cogere, » ut a Fide discedant, cum tamen reipsa contrarium » velle videatur (nam obedientiam suorum aliter exer-» cêre potest, et hæc res ex se apta est Catholicos » paulatim pervertere, et insuper conciliare aucto-» ritatem hæresi, ac vilipensionem veræ Fidei), non » licet obedire. Atque ità bis rescripsit Anglis Pius » V. apud Sanch. l. 2. c. 4. n. 27. Fill. et Azor. ll. cc. » 14. Catholici viventes inter hæreticos, si ex præ-» cepto Magistratûs contrahant matrimonium coràm » Ministro hæretico, peccant contrà Fidem, etiamsi-» contraxerint antè, vel contracturi sint posteà coràm » Sacerdote Catholico. Kon. d. 15. art. 3. Pal. tr. 4. » d. 1. p. 13. qu. 12. 13. 14. testaturque contrahens cære-» monià illà, se illum agnoscere veræ Fidei Ministrum: » quæ sunt intrinsecè mala. Mald. 2. 2. quæst, 2. art. » 3. quià auctoritas Ministri et consequenter doctrina » ejus augetur, concurriturque ad ritus hæreticos, quos » Minister isto actu exercet. Licitè tamen contrahunt » coràm Magistratu civili, vel potiùs testantur se con-» traxisse; modò priùs, vel posteriùs ritu Catholico » contrahant : quià hæc actio est instituta ad finem » politicum, ut conjuges habeantur, et proles non » censeantur illegitimæ.

# CAPUT IV.

DE INFIDELITATE ET VITIIS FIDEI OPPOSITIS.

## DUBIUM I.

Quid, et quotuplex sit infidelitas?

17 " RESP. 1. Infidelitas generatim est triplex; Prima a, dicitur Negativa, eorum scilicet, qui nihil umquam » de Fide audiverunt. Quæ non tam est peccatum,

Cap. IV. De Infidelitate et vitiis Fidei oppositis. 293

» quam poena peccati: quià, si fecissent, quod in ip-» sis erat, Deus Fidem eis non abscondisset. Secunda

» dicitur Contraria, eorum scilicet, qui Fidem sibi » sufficienter propositam vel contemnunt, vel ei con-

» tradicunt pertinaciter, ut Hæretici. Tertia dicitur

» Privativa, quòd privativè opponatur Fidei, et est

» culpabilis ignorantía, vel error circà res Fidei. Th.

» Sanch. Vasquez, Laym. c. 10.

» Resp. 2. Infidelitas Contraria ex triplici modo » repugnandi Fidei est triplex, scilicet Paganismus,

» qui Fidei nondum susceptæ, Judaismus, qui Fidei

» susceptæ in typo, et Hæresis; quæ Fidei susceptæ » veritati repugnat. Apostasia à Fide revocatur ad hæ-

» resim a qua tantum differt, quod Hæresis sit error

» Fidei ex parte tantùm contrarius, Apostasia verò ex

» toto. S. Thom. Laym. loc. cit.

# DUBIUM II.

## De Judaismo.

Quæritur híc tantum, quæ communicatio cum Judæis sit interdicta Christianis?

Resp. 1. His casibus, qui colliguntur ex c. Nullus c. 18
Nomnes. c. Judæi. 1. Non licet cohabitare. 2. Nec conviviis interesse. 3. Nec uti communi balneo. 4. Nec medicos adhibere. 5. Nec medicinas ab iis datas recipere, emere tamen licebit præscriptas. 6. Nec Judæorum filios enutrire in ipsorum domibus. 7. Iis non famulari. 8. Nec servitute subjici. 9. Prohibentur publicis officiis inter Christianos fungi. 10. Vetitum est eorum azymis vesci. Quibus addit Azor. prohibitum esse, accedere ad eorum nuptias, festa, Synagogas (Adire Synagogas curiositatis causá, non esse peccatum grave dicunt Salm. Tr. 21. c. 2. n. 123. in fine cum Bon. Con. Pal. etc.) \*; cum eis ludere, saltare, etc. Ratio horum est, tum út conservetur dignitas Christianæ Religionis: tum ut caveatur Fa-

» miliaritas cum Judæis, et periculum perversionis,

» vid. Laym. l. 2. t. 1. c. 12. et 17. Sanch. l. 2. c. 3. » Fill. tr. 22. c. 5. n. 128. » Resp. 2. in decem dictis casibus communicare » cum Judæis ex genere suo videtur esse mortale. Ra-» tio : quià, si Clericus id faciat, incurrit periculum » depositionis: Laicus verò excommunicationis ( c. » Constitutis, 17. q. 2.), quæ nonnisi ob peccatum » mortale imponi solet. Dixi ex genere suo: quià pro-» babile est, vel ob materiæ parvitatem, vel ob ne-» cessitatem, aliamve causam rationabilem(si tamen » non sit periculum perfidiæ, nec familiaritatis cum » Judæis ) sæpè excusari a mortali , aliquandò etiàm » ab omni peccato. Ità communiter. Vid. Auth. suprà » cit. et Bon l. c. item Laym. l. 2. t. 1. c. 17. \* ( Prin-» cipes Christiani possunt permittere Judais, et Paganis, » aut Hæreticis libertatem conscientiæ tantum ob bonum » Leligionis, et ob spem conversionis; non autem ob » temporale emolumentum. Salm. Tr. 21. c.3. n.5. Benè » autem potest Ecclesia, et quicumque Princeps Supre-» mus compellere Judwos, et Paganos subditos ad au-» diendam Fidem nostram, Salm, ibid, n. 8. cum Suar. » Az. Bec. Bon. etc. (contrà Con. et Val.); et constat » ex praxi, qua viget Roma.)\*

## DUBIUM II.

# Quid sit Hæresis?

Resp., Hæresis est error intellectûs, et pertinax contrà Fidem in eo, qui Fidem suscepit. Ità commun. Suar. Becan. c. 14. qu. 2. Undè patet, ad Hæresim, ut et Apostasiam, duo requiri, 1. Judicium erroneum, quod est ejus quasi materiale. 2. Pertinaciam: quæ est quasi formale. Porrò pertinaciter errare non est hîc acriter, et mordicus suum errorem tueri; sed est eum retinere, postquam contrarium est sufficienter propositum: sivè quandò scit contrarium tenêri ab universali Christi in terris. Ecclesia, cui suum judicium præferat: sivè

Cap. IV. De Infidelitate et vitiis Fidei oppositis. 295

id fiat ex vana gloria, sivè libidine contradicendi,
aliave causa. Sanch. Vasq. Laym. l. 2. t. 1. c. 13. et
alii commun. Ratio est, quia tunc putat judicium
Ecclesiæ non esse sufficiens fundamentum credenid, quæ est vera pertinacia, quam cum Koninch faciliùs sic explicant alii, eam tunc esse, cum, etsi
objectum Fidei credibiliter proponatur, ità ut prudenter de eo non possit dubitare, contrarium tamen judicet, a quo nolit avelli ullo casu, vel saltem
nisi evidenter convictus. V. Con. d. 18.

#### Undè resolves.

r. Non est hæreticus, qui exteriùs tantùm Fidem
negat, aut adorat idolum. Ratiò est, quià non errat.
nequetalis incurrit in foro conscientiæ censuras latas
contrà hæreticos, etsi in foro externo secundùm
externa procedatur. Fill. t. 22. c. 6. quæst. 4.

» 2. Est hæreticus, qui affirmative de aliquo articulo Fidei dubitat, hoc est, judicat esse dubium.

Dixi Affirmative: quià negative tantum dubius, hoc
est suspendens judicium, per se, et simpliciter non

» est hæreticus, quià non habet judicium; ergò nec

» erroneum : modò tamen non ideò suspendat, quod » virtualiter judicet, non liquere de certitudine ob-

» jecti. Sa, Azor. l. 8. c. 9. q. 5. Tol. contrà Sanch. » et Mald. \* (Vide dicenda l. 7. n. 302.) \*

» 3. Nemo est hæreticus, quamdiu paratus est ju-

dicium suum Ecclesiæ submittere, aut nescit, con-.
trarium tenêre veram Christi Ecclesiam, estò ex

» ignorantia etiàm culpabili et crassa sententiam suam

» mordicus tueatur, Laym. loc. cit. n. 2.

» Nec est hæreticus, qui ità dispositus est, saltem

» habitualiter, ut a suo errore esset discessurus, si » sciret esse contrarium Fidei, dummodò pertina-

» ciam actualem numquam habuerit, ibid. et Kon.

» loc. cit.

» 5. Rustici, aliique homines simpliciores in Ger» manià, qui hæretici habentur, et tamen pertinaces

» non sunt, possunt absolvi a suis Parochis. Ratio est, » quià non sunt hæretici formales : habent Fidem Ca-» tholicam in Baptismo acceptam, quæ non perdi-» tur, nisi errando pertinaciter. Laym. loc. cit.

» 6. Cum hæresis, et quævis infidelitas mortalis » sit, peccant quoque mortaliter, qui ejus periculo » se exponunt, sivè conversando, sivè conciones au-» diendo, sivè libros legendo; quæ proindè, si cui » periculosa sint, illicita sunt jure naturæ: si verò pe-» riculum absit, lectio librorum hæreticorum nihilo-» minùs illicita est jure positivo Ecclesiæ, uti etiàm » formalis disputatio Laici de Fide. Quod posteriùs » tamen in Germaniâ, locisque similibus, ubi Ca-» tholici hæreticis sunt permixti, abrogavit con-» suetudo, Azor. Fill. Bec. Sanch. Bonac. disp. 3.

p q. 2. p. 5.

» 7. Matrimonium contrahere cum hæretica, etsi » per se sit illicitum, habeaturque in Hispania, et » Îtalia mortale, probabile tamen est ob gravium » Doctorum Auctoritatem, (Sanch. de Matrim. t. 2. » l. 7. d. 72. n. 5. Azor. t. 1. l. 8. d. 3. c. 3. Reg. tr. 2. » l. 32, n. 106. Basilii Pontii de Matr. c. 6. V. Card. » de Lugo de Sacramentis in genere, disp. 8. sect. 14. » n. 120.) in Germaniâ licere ex gravi causâ, salvo » tamen jure naturali, et semoto periculo tum con-» trahentis, tum prolis : undè de iis initio constitui » debet, ut Catholicè educentur. Vide Bec. l. 5. c. • 19. Dian. p. 3. t. 4. R. 269.

» 8. Eum, qui lapsus est in hæresim, non tenêri in » Confessione explicare, qualis illa sit, eo quod om-» nes ejusdem speciei sint, docent Reg. Dian. t. 1. tr. » de circumst. R. 46. citans. alios, et Escob. Ex. 2. c. 9.

» Alii tamen contrarium tenent, quos sequitur Card. » de Lugo de pænit. d. 16. n. 288. et n. 291. \* (Vid.

... dicenda l. 5. n. 50.) \*.

## TRACTATUS II.

## CAPUT UNICUM

# De Præcepto Spei.

» Per Spem, quæ est secunda virtus Theologica, 20 • intelligitur amor concupiscentiæ ergà Deum, quo • Deum, et Divina, præ omnibus aliis concupiscibi-» libus nobis concupiscimus, ità ut omnia potiùs » parati simus perdere, quam Deum, et Divina. De » hac quæritur, quandò ejus præceptum obliget? » Resp. 1. Probabile est præceptum Spei obligare » per se, cum primum homini usum rationis assecu-» to Deus, et Beatitudo, tamquam finis, ad quem » tendere debet, sufficienter est propositus; ità ut » notabili tempore non differat. Ità Becan. c. 17. quæst. > 7. n. 2. Turr. et cæteri commun. Et est ratio, quià » sinè actu Spei nec justificari, nec in Justitià Divinà \* persistere, nec meritoriè operari possumus. Schol. » Resp. 2. Præceptum Spei per accidens obligat, » 1. Quandò actus Orationis, Pœnitentiæ, Charita-» tis, etc. in præcepto sunt, qui sinè prævio actu » Spei exercêri non possunt. Ità Auth. cit. et Fill. tr. 22. » c. 8. n. 255. 2. Quandò quis ità tentatur, ut peri-» culum sit consensûs, nisi animum spe erigat. Vid. » Fill. loc. cit. 2. Laym. l. 2. t. 2. c. 2. Bonac. d. 5, quæst. 3.

# Unde sequentes casus resolvuntur.

» 1. Mortale peccatum est sperare, sivè amare ma» gis (amore concupiscentiæ) terrena hæc, quam cæ» lestia; v. gr. si quis ità comparatus sit, ut desideret
» perpetuò degere in hac vita, et Deo relinquere Cæ» lum, si sibi relinquat Terram.

» 2. Mortale item est desperare de consequendo

» Deo, aut salute, et venia peccatorum, aut mediis
» ad illam consequendam necessariis, verbi gratia
» auxiliis Gratiæ, et emendatione vitæ. Quod pecca-

Tom. I.

» tum ratione parvitatis materiæ non potest esse » veniale, cum sit injuriosum Misericordiæ Dei, S.

» Thom. q. 20. a. 3. Laym. l. 2. t. 2, c. 2. n. 3.

» 3. Mortale etiàm est præsumere de Misericordia
» Dei , v. g. dum quis sperat id , quòd est impossibile
» secundùm legem Dei ordinariam ; ut si speres remissionem peccatorum, et salutem sinè pœnitentia,
» vel per propria merita, et vires naturæ, vel etiàm

» si quis statuat perseverare in peccatis, quamdiù benè

» valet, et tamen speret se acturum pœnitentiam antè

» mortem. S. Th. q. 21. ar. 1. Laym. l. c.

» Denique mortale est odisse Deum (odio scilicet » abominationis, seu aversionis) v. gr. si Deus displi-» ceat tamquam nobis infestus propter vindictampec-

» catorum. Vid. Laym. l. c. Bon. disp. 3. q. 3.

Spes breviùs et congruentiùs sic definitur: Est virtus per quam cum certà fiducià futuram Beatitudinem, et ejus media assequenda expectamus per Dei auxilium. Objectum Materiale Primarium Spei (nempè id quod sperare debemus) est æterna Beatitudo, quæ est ipse Deus fruendus: Secundarium autem sunt Divinæ gratiæ, atque nostra bona opera Divino auxilio exsequenda. Objectum verò Formale (sivè motivum propter quod sperare tenemur) alii dicunt esse Dei Misericordiam : alii Divinam Omnipotentiam, proùt communiter tenent Thomistæ: alii divinam Promissionem, sicut sentit Jueninus : alii tandem dicunt esse Divinam Bonitatem, in quantum ipsa nobis communicat auxilia ad salutem assequendam, et juxtà hanc intelligentiam Bonitas idem est quam divina Misericordia; si quis enim vellet objectum formale Spei esse Dei Bonitatem, in quantum ipse est res sperata, sapienter ait Contin. Tour. t. III. de Spe p. 226. Concl. 2. quod non benè loqueretur.

His autem positis, concludendum puto, quod prima tria præfata motiva constituant objectum Formale Spei, nempè Misericordia, et Omnipotentia Divina, qua Deus nobis auxilia impertitur ad salutis hostes superandos, et hæc duo motiva expressè docemur a S. Th. in Quæstionib. disp. qu. un. de. Spe, ubi ait: Ità objectum Formale Spei est auxilium Divinæ pietatis, et Potestatis, propter quòd tendit motus Spei in bona separata, quæ sunt Materiale objectum Spei. Censeo insuper his duobus omninò tertium addendum motivum, nempè Divinam Promissionem, proùt rectè sentit Jueninus, sivè Divinam Fidelitatem circà promissionem quam exhibuit salvandi nos propter merita Christi; aliàs sinè hac promissione non valeremus salutem cum certà fiducià sperare.

Vitia autem opposita Spei, ut suprà dictum est, sunt Desperatio, et Præsumptio. Circà Præsumptionem notandum, quòd ille Præsumptione peccet, qui salutem sperat vel tantum propter merita propria, vel tantum propter merita Christi absque ulla coope-

ratione suorum bonorum operum.

Dicit Busemb. hic n. 3. peccare graviter eum qui vult in peccato perseverare usque ad mortem, sperans fore, ut se poeniteat antè mortem; Et citat S. Th. et L'dym., sed hoc non dicunt nequè S. Th. nequè Laym. S. Th. enim 2. 2. q. 21. a. 1. in corpore circà finem docet tantum, quòd præsumptio sit (sunt ejus verba) sperare veniam sine panttentia, vel Gloriam sine meritis. Addit autem d. l. a. 2. art. 2. ad 4. quod peccare cum proposito perseverandi in peccato sub spe veniæ, sit præsumptio, et augeat peccatum. Peccare autem sub spepeniæ quandòque percipiendæ, cum proposito abstinendi. a peccato, et pænitendi de peccato, non sit præsumptio, et minuat peccatum; Quià per hoc videtur habêre voluntatem minus firmatam ad peccandum. Quare secundum: S. Th. non est peccatum contrà Spem, velle perseverare in peccato sub spe aliquando pœnitendi. Verùm est tamen, quòd difficulter hic posset excusari a peccato gravi contrà charitatem ergà seipsum; cum excommuni consensu DD., qui sic proponeret, magno. periculo suæ damnationis se exponeret.

Hinc rectè ajunt Bonac. Spor. de Præc. Spei c. 4. n. 17. et Croix l. 2. n. 126. quòd qui differt pœnitentiam sub spe veniæ, non peccet contrà Spem, dum » tum ratione parvitatis materiæ non potest esse » veniale, cum sit injuriosum Misericordiæ Dei, S.

» Thom. q. 20. a. 3. Laym. l. 2. t. 2, c. 2. n. 3.

» 3. Mortale etiam est præsumere de Misericordia
» Dei , v. g. dum quis sperat id , quòd est impossibile
» secundum legem Dei ordinariam ; ut si speres re-

missionem peccatorum, et salutem sinè pœnitentià,
vel per propria merita, et vires naturæ, vel etiàm
si quis statuat perseverare in peccatis, quamdiù benè

» valet, et tamen speret se acturum pœnitentiam antè

» mortem. S. Th. q. 21. ar. 1. Laym. l. c.

» Denique mortale est odisse Deum (odio scilicet
 » abominationis, seu aversionis) v. gr. si Deus displi » ceat tamquam nobis infestus propter vindictam pec-

» catorum. Vid. Laym. l. c. Bon. disp. 3. q. 3.

Spes breviùs et congruentiùs sic definitur: Est virtus per quam cum certà fiducià futuram Beatitudinem, et ejus media assequenda expectamus per Dei auxilium. Objectum Materiale Primarium Spei (nempè id quod sperare debemus) est æterna Beatitudo, quæ est ipse Deus fruendus: Secundarium autem sunt Divinæ gratiæ, atque nostra bona opera Divino auxilio exsequenda. Objectum verò Formale (sivè motivum propter quod sperare tenemur) alii dicunt esse Dei Misericordiam : alii Divinam Omnipotentiam, proùt communiter tenent Thomistæ: alii divinam Promissionem. sicut sentit Jueninus : alii tandem dicunt esse Divinam Bonitatem, in quantum ipsa nobis communicat auxilia ad salutem assequendam, et juxtà hanc intelligentiam Bonitas idem est quam divina Misericordia; si quis enim vellet objectum formale Spei esse Dei Bonitatem, in quantum ipse est res sperata, sapienter ait Contin. Tour. t. III. de Spe p. 226. Concl. 2. quod non benè loqueretur.

His autem positis, concludendum puto, quod prima tria præfata motiva constituant objectum Formale Spei, nempè Misericordia, et Omnipotentia Divina, qua Deus nobis auxilia impertitur ad salutis hostes superandos, et hæc duo motiva expressè docemo Cap. Unicum. De Præcepto Spei.

S. Th. in Quæstionib. disp. qu. un. de. Spe, ubi ait : Ità objectum Formale Spei est auxilium Divind pietatis, et Potestatis, propter quod tendit motus Spei in bong separata, quæ sunt Materiale objectum Spei. Censeo insuper his duobus omnino tertium addendum motivum, nempè Divinam Promissionem, proût rectè sentit Jueninus, sivè Divinam Fidelitatem circà promissionem quam exhibuit salvandi nos propter merita Christi; aliàs sinè hac promissione non valeremus salutem cum certà fiducià sperare.

Vitia autem opposita Spei, ut suprà dictum est, sunt Desperatio, et Præsumptio. Circà Præsumptionem notandum, quod ille Præsumptione peccet, qui salutem sperat vel tantum propter merita propria, vel tantùm propter merita Christi absque ulla cooperatione suorum bonorum operum.

Dicit Busemb. hic n. 3. peccare graviter eum qui vult in peccato perseverare usque ad mortem, sperans fore, ut se poeniteat antè mortem : Et citat S. Th. et L'dym., sed hoc non dicunt nequè S. Th. nequè Laym. S. Th. enim 2. 2. q. 21. a. 1. in corpore circà finem docet tantum, quod præsumptio sit (sunt ejus verba) sperare veniam sine pænttentia, vel Gloriam sine meritis. Addit autem d. l. a. 2. art. 2. ad 4. quòd peccare cum proposito perseverandi in peccato sub spe venia, sit præsumptio, et augeat peccatum. Peccare autem sub spevenia quandoque percipienda, cum proposito abstinendi a peccato, et pænitendi de peccato, non sit præsumptio, et minuat peccatum; Quià per hoc videtur habere volunlatem minus firmatam ad peccandum. Quare secundum S. Th. non est peccatum contrà Spem, velle perseverare in peccato sub spe aliquando pænitendi. Verùm est tamen, quòd difficulter hic posset excusari a peccato gravi contrà charitatem ergà seipsum; cum ex communi consensu DD., qui sic proponeret, magno. periculo suæ damnationis se exponeret.

Hinc recte ajunt Bonuc. Spor. de Præc. Spei c. 4. 2. n. 126. quòd qui differt poenitentiam s viæ, non peccet contrà Spem, dum

» tum ratione parvitatis materiæ non potest esse » veniale, cum sit injuriosum Misericordiæ Dei, S.

» Thom. q. 20. a. 3. Laym. l. 2. t. 2. c. 2. n. 3.

» 3. Mortale etiàm est præsumere de Misericordia » Dei, v. g. dum quis sperat id, quòd est impossibile » secundum legem Dei ordinariam; ut si speres re-» missionem peccatorum, et salutem sinè pœnitentià.

» vel per propria merita, et vires naturæ, vel etiàm

» si quis statuat perseverare in peccatis, quamdiù benè » valet, et tamen speret se acturum pœnitentiam antè

» mortem. S. Th. q. 21. ar. 1. Laym. l. c.

» Denique mortale est odisse Deum (odio scilicet » abominationis, seu aversionis) v. gr. si Deus displi-

» ceat tamquam nobis infestus propter vindictampec-

» catorum. Vid. Laym. l. c. Bon. disp. 3. q. 3.

Spes breviùs et congruentiùs sic definitur: Est virtus per quam cum certà fiducià futuram Beatitudinem, et ejus media assequenda expectamus per Dei auxilium. Objectum Materiale Primarium Spei (nempè id quod sperare debemus) est æterna Beatitudo, quæ est ipse Deus fruendus : Secundarium autem sunt Divinæ gratiæ, atque nostra bona opera Divino auxilio exsequenda. Objectum verò Formale (sivè motivum propter quod sperare tenemur) alii dicunt esse Dei Misericordiam : alii Divinam Omnipotentiam, proùt communiter tenent Thomistæ: alii divinam Promissionem, sicut sentit Jueninus : alii tandem dicunt esse Divinam Bonitatem, in quantum ipsa nobis communicat auxilia ad salutem assequendam, et juxtà hanc intelligentiam Bonitas idem est quam divina Misericordia; si quis enim vellet objectum formale Spei esse Dei Bonitatem, in quantum ipse est res sperata, sapienter ait Contin. Tour. t. III. de Spe p. 226. Concl. 2. quòd non benè loqueretur.

His autem positis, concludendum puto, quod prima tria præfata motiva constituant objectum Formale Spei, nempè Misericordia, et Omnipotentia Divina. qua Deus nobis auxilia impertitur ad salutis hostes superandos, et hæc duo motiva expressè docemur a

S. Th. in Quæstionib. disp. qu. un. de. Spe, ubi ait: Ità objectum Formale Spei est auxilium Divinæ pietatis, et Potestatis, propter quòd tendit motus Spei in bona separata, quæ sunt Materiale objectum Spei. Censeo insuper his duobus omninò tertium addendum motivum, nempè Divinam Promissionem, proùt rectè sentit Jueninus, sivè Divinam Fidelitatem circà promissionem quam exhibuit salvandi nos propter merita Christi; aliàs sinè hac promissione non valeremus salutem cum certà fiducià sperare.

Vitia autem opposita Spei, ut suprà dictum est, sunt Desperatio, et Præsumptio. Circà Præsumptionem notandum, quòd ille Præsumptione peccet, qui salutem sperat vel tantum propter merita propria, vel tantum propter merita Christi absque ulla coope-

ratione suorum bonorum operum.

Dicit Busemb. hic n. 3. peccare graviter eum qui vult in peccato perseverare usque ad mortem, sperans fore, ut se pœniteat antè mortem; Et citat S. Th. et Ldym., sed hoc non dicunt nequè S. Th. nequè Laym. S. Th. enim 2. 2. q. 21. a. 1. in corpore circà finem docet tantum, quòd præsumptio sit (sunt ejus verba) sperare veniam sine pænttentia, vel Gloriam sine meritis. Addit autem d. l. a. 2. art. 2. ad 4. quod peccare cum proposito perseverandi in peccato sub spe veniæ, su præsumptio, et augeat peccatum. Peccare autem sub spereniæ quandòque percipiendæ, cum proposito abstinendi. a peccato, et pænitendi de peccato, non sit præsumptio, et minuat peccatum; Quià per hoc videtur habêre voluntatem minus firmatam ad peccandum. Quare secundum: S. Th. non est peccatum contrà Spem, velle perseverare in peccato sub spe aliquandò pœnitendi. Verùm est tamen, quòd difficulter hic posset excusari a peccato gravi contrà charitatem ergà seipsum; cum excommuni consensu DD., qui sic proponeret, magno. periculo suæ damnationis se exponeret.

Hinc rectè ajunt Bonac. Spor. de Præc. Spei c. 4. n. 17. et Croix l. 2. n. 126. quòd qui differt pœnitentiam sub spe veniæ, non peccet contrà Spem, dum

spes illa remissionis tantum concomitanter se habet ad peccatum, sed non efficitur illi motivum sivè ratio peccandi. Idem dicendum de eo, qui peccat sub spe veniæ. Tunc autem judicandus est aliquis contrà Spem peccare, quandò spei facilitas de venia obtinenda fieret illi ratio, seu motivum ad peccandum influens. Secus verò dicendum, si ille peccaret ex Passione, sperando concomitanter peccatum illud posteà simul sibi remitti. Qui autem augeret peccata, prætextu quià

## TRACTATUS III.

Deus tam facilè ignoscit decem quam quinque peccatis, peccat ex præsumptione, ut Tourn. t. 3. p. 250. v.

#### DE PRÆCEPTO CHARITATIS.

## CAPUT I.

# An, quandò, et quomodò obliget Præceptum Charitatis Dei?

22 Quando Deus amandus?

23 Quando obligat præceptum Charitatis?

24 Resolvuntur Casus.

Ratio.

CHARITAS Dei est amor amicitiæ, quo Deo benè volumus, et omnia bona ipsi cupimus, ob summam et infinitam ejus Divinæ Naturæ perfectionem.

Resp. 1. Præceptum Charitatis Dei præcipit Deum super omnia amandum. Patet ex Scripturà. Ratio est, quià finis ultimus plus est diligendus, quàm omnia media, quæ ad eum referuntur: non quidem intensivè (etsi enim hoc etiàm deceat, non tamen est in præcepto), sed appretiativè, ità ut nullam creaturam pluris facias, quàm Deum; velisque potiùs omnia perdere, quàm Deum offendere; et sic illi malè velle. S. Thom. 2. 2. quæst. 27. art. 3.

Azor. Sanch. Bec. 2. 2. c. 19. \* (Vide dicenda Tom. II. l. 6. p. 442. v. Id clarè)

» Resp. 2. Probabile est, præceptum Charitatis Dei 23 » obligare I. quandò homo adeptus est sufficientem » cognitionem Dei infinitè boni, a quo omnia sua bona » habet, et cui omnia debet. Ratio est, quià cum te-» neatur Deo ex filiali amore totà vità servire, id non » videtur posse fieri, nisi eliciat actum amoris. \* Hâc » de re vide Propos. oppositam damnatam ab Alexand. » VII. Prop. 1. \* Ità S. Thom. quæst. 89. art 6. Na-» varr. Valent. etc. communiter (notat autem Con. » disp. 24. d. 3. n. 50. non statim post talem notitiam » peccare mortaliter, sed tantum, si differat notabi-\* liter, v. gr. ultrà annum) contrà Palaum, qui dicit » probabile esse, quod non obliget. Si scrupulus te » angat, an præcepto huic satisfeceris, docet Escob. » ex Petro, Hurt. 2. 2. d. 172. s. 1. §. 24. quòd, si » positivè non meministi te omisisse, tenêre possis te » satisfecisse. Trull. tamen l. 1. c. 5. dist. 13. n. 9. » monet expedire, ut se in Confessione aliquandò » accuset sub dubio, si fortè præceptum istud violâ-» rit, vel alia præcepta affirmativa, de quibus non » certò constet, quandò obligent vel violentur. II. • Quandò est periculum labendi in odium Dei, nisi » actum Charitatis elicias. III. Quandò quis tenetur s confiteri, v. gr. moriturus, aut celebraturus, » cui Confessarius deest. Ratio est, quià contritio includit actum Charitatis. IV. Si quis gravem ten-\* tationem, præsertim in articulo mortis, putet se » aliter vincere non posse. Quibus aliqui addunt artis culum mortis absolute, eo quod tunc securissima » via eligenda sit. Vid. Laym l. 2. tom. 3. c. 2. Bo-» nac. l. 3. q. 4. part. 2. Hurt. 2. 2. Dist. 174. sect. 6. §. \* 17. \* ( Ei probabilissimum est , ut Sporer num. 45. et March. et Tourn. tom. 5. p. 261. n. 2. cum Antoine, \* et communi ) \*.

» 1. Mortale est, si quis omittat dilectionem Del 24 » tunc, quandò præceptum obligat.

» 2. Mortaliter peccat etiàm, si quis amet Deum » amore appretiative seu æstimative minore, quam • creaturas. » 3. Pecçat item contrà Charitatem Dei, si quis

» Deum non diligat principaliter propter se, tam

» quàm finem ultimum omnium rerum; sed tantum

» propter aliud, v. gr. vitam æternam, vel ad evitan

» dum infernum: Quòd esse mortale docet Sylvest.

» et Navar. quià scilicet Deus non diligeretur appre
» tiativè super omnia, si aliud ab illo amaretur, ut

» finis principalis. Addo, principalis, quià (ut benè

» ait Tolet. L. 4 c. 9.) Deus propter retributionem

» vitæ æternæ amari potest, sed minùs principaliter,

» ut scilicet vita æterna, vel alia Dei bona sint tan
» tùm causa movens, ut faciliùs, expeditiùs, et fer
» ventiùs diligatur.

» 4. Mortale, et gravissimum omnium est, si quis » Deum formaliter oderit odio inimicitiæ, seu male-» volentiæ (amori amicitiæ opposito), v. gr. si optes » Deum non esse, non habêre scientiam, potentiam,

» etc. De his vid. Laym. Bon. U. cc. Sanchez l. 2. c. 5.

» Reg. l. 27. »

Objectum materiale Charitatis ergà Deum primarium est Deus, secundarium nos, et Proximus; indirectè autem sunt omnia, quæ augent Divinam Gloriam. Objectum verò formale est Deus, quatenus est infinita Bonitas, prout est aggregatio omnium perfectionum, sivè infinita perfectio, ut ait Tourn... Sed. Gonet censet objectum formale Charitatis esse Divinæ Naturæ Bonitatem, prout est radix cunotarum perfectionum, sed virtualiter distincta a perfectionibus. Boyvin autem dicit esse quamlibet perfectionem Divinam, propter quam Deus diligitur. Cæterum ex communi sensu Sapientum verus actus amoris est dicere: Deus meus, quià es Bonitas infinita, sivè quià es infinità Bonus, amo te super omnia.

Hîc Dubitatur 1. an desiderium possidendi Deum sit objectum Charitatis! Et dicimus affirmandum, quià Charitas (ut suprà dictum est) tendit in Deum tamquam ultimum finem, et ideò desiderium possidendi Dei, qui est ultimus quidem noster finis, est proprius actus Charitatis, imò perfectior aliis, name

possessio Dei est Charitas consummata. Hinc perfectum Charitatis Actum Apostolus emisit, cum dixit: Desiderium habens dissolvi, et esse cum Christo. Phil. 1. 23. Idque expresse docet S. Augustinus, scribens: Charitatem voco motum animi ad fruendum Deo propter ipsum. Nec obstat dicere, quod hoc modo objectum Charitatis idem evaderet ac objectum Spei, quod pariter est possessio Dei sperati. Rectè enim respondet Habert tom. 3. de Spe Cap. 2. quæst. 2: dicens, quod Spes tendat in possessionem Dei uti bonum nostrum, sed Charitas Deum possidere cupiat propter ipsius Dei gloriam, dum (ut ait S. Bernardus) cum Homo Deum possidet, sui obliviscitur, et Eum totis viribus diligit.

Dubitatur 2. an sit Charitatis actus, Divinamidiligere Bonitatem, tamquam nobis convenientem, cum hic actus videatur potius esse amoris concupiscentiæ, quam amicitiæ? Bene respondent Jueninus, Habert, et Gotis, quod si in hujusmodi actu respicimus nostrum proprium bonum tamquam terminum, talis actus revera sit amoris concupiscentiæ, qui ad spem tantum pertinet. Si verò respicimus bonum nostrum ut terminum gloriæ Dei, diligendo Divinam Bonitatem, tamquam nobis convenientem, eo quod ipsa nos adjuvat ad Dei voluntatem adimplendam, et consequendum ultimum nostrum finem, qui est diligere Deum, et propter quem Deus nos creavit, hic est verus actus Charitatis: Undè S. Augustinus ajebat: Sic amare debes, ut ipsum (Deum) pro mercede desiderare non

desinas, qui solus te satiet. In Psal. 134.

Diligere autem Deum propter beneficia, non est verus actus Charitatis, sed gratitudinis, ut dicunt Habert. et Croix lib. 2. n. 147. Nisi, ait Habert, spectentur beneficia uti communicationes Bouitatis Divinæ; tunc enim in iis amamus non utilitatem nostram, qui accipimus, sed Bonitatem Dei, qui communicat.

Nota hic propos. damn. 10. ab Alex. VIII. Intentio, qua quis detestatur malum, et prosequitur bonum, merè ut obtineat calestem Gloriam, non est recta, nec Dec 504 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis. placens. Tunc tamen (dicit Laym. de Charitate cap. 2.) quis in hoc peccaret, quandò actuali intentione nollet

quis in hoc peccaret, quandò actuali intentione nollet amare Deum, nisi propter spem, aut timorem.

## CAPUT II.

De præceptis Charitatis ergà Proximum.

• CHARITAS proximi præcipit. 1. Ordinem in eo dili-» gendo. 2. Dilectionem inimicorum. 3. Eleemosynam, » 4. Correctionem fraternam. Deindè prohibet. 1.

» Odium proximi. 2. Scandalum. 3. Ne injuria, bel-» lum, aliudve grave damnum, vel malum inferatur.

» De quo postremo agetur in Decalogo : de reliquis

» hîc. »

#### DUBIUM I.

# Quis ordo servandus inter personas, quæ diliguntur?

25 Qualis est ordo Charitatis ergà seipsum, et Proximum? 26 An liceat aliquando se privare bonis spiritualibus? vel se exponere periculo peccandi ob Charitatem?

27 Quandò teneamur succurrere proximo?

\* Kesp. 1. Ordine Charitatis quisque tenetur post

Deum diligere 1. Seipsum, secundum bona spiri
tualia. 2. Proximum, quoad eadem bona. 3. Seip
sum, quoad bona corporalia. 4. Proximum, quoad

eadem. 5. Denique seipsum, et deindè proximum
quoad bona extrema. Ità Laym. l. 2. t. 3. cap. 3. ex

S. Thom. communiter.

## Undè resolvuntur hi Casus.

1. Peccat contra Charitatem sui, qui salutem suam
 spiritualem, vel corporalem negligit: quod grave
 est, si fiat sinè causà, et cum gravi damno, v. gr.

» mortis, vel gravis morbi: Trull. l. 2. c. 6. d. 1.

Nota, quòd per se loquendo possit quis privare seipsum bonis spiritualibus non necessariis ad salutem ob bonum Proximi spirituale, vel corporale, ut esset omittere ingredi in Religionem, ad alendos Parentes suos, vel Filios. Salm. de Præcepto Charitatis cap. 6. n. 26. Sed vide dicenda lib. 4. n. 78.

Pariter licitum est ob salutem spiritualem Proximise exponere probabiliter periculo peccandi; quià periculum illud, quandò adest gravis causa illud subeundi, non judicatur voluntariè suscipi. Ità Salm. d. lib. n. 27. cum Sanch. ex S. Basilio. Imò n. 18. cum Vat. Azor. et communi dicunt ad hoc tenêri, qui dubitat de suo periculo, dum periculum Proximi e contrario est certum; nempè si infans certò sit moriturus sinè Baptismo, si tu nou accedas, licet accedere non possis sinè subversionis periculo. Vide lib. n. 63. et lib. 6. n. 453.

« 2. Nullins boni consequendi causa licet peccare, etiam venialiter: quià talis vellet sibi malum spiri-

» tuale. Laym. ibid.

» 3. Tenetur quisque proximo in extrema necessitate 27 » spirituali constituto succurrere, etiàm cum certo

» vitæ periculo: dummodò sitæquè certa spes illum ju-

» vandi, neque gravius inde malum immineat; v. gr. » tenêris cum vitæ periculo baptizare, vel absolvere

» moriturum, si alius non adsit, qui faciat. S. Augus-

\* tinus l. de mend. S. Thom. qu. 20. art. 5. Regin.

» cap. 4.

» Dixi, in extremd; v. gr. qua certò putetur mori-» turus in mortali, quià in gravi tantùm obligatur is, » qui ex officio alienam salutem curat, ut Parochus

» cui ideò non licet fugere tempore pestis, nisi subs-

• tituto æquè idoneo. Valent. et Laym. loc. cit.

Tenetur quidem quisque succurrere Proximo in extremà necessitate spirituali, adhuc cum jactura suæ vitæ. Dummodò tria constent, 1. Ut sit æquè spes juvandi, ut ait Bus. cum Laym. 2. Ut Proximus nullum alium habeat a quo sublevetur. 3. Ut Proximus certò damnandus sit, nisi a te adjuvetur; ità ut (addit Malderus) tibi constet, Proximum aliter non esse convertendum contritione, vel alià operatione Divinæ Gratiæ.

Tom. I.

39

Hinc si Proximus sit in necessitate tantum gravi, non tenêris ei succurrere cum periculo vitæ, famæ, vel bonorum, nisi sis Pastor, ut ait cum Busemb. Tourn. tom. 3 p. 283. vel nisi tuum damnum temporale esset leve, ut Salm. Tract. 21. cap. 6. n. 34. Hinc dicunt Salm. ib. n. 32. cum Suar. Pal. Con. ex. S. Th. 2. 2. q. 26. art 5. ad 3. quòd non tenearis retrahere peccatores, cum tali periculo; nec ad Indos convertendos navigare; cum sint alii, qui hoc facere possunt, et aliàs fructus sit incertus; ut etiàm notat Tamb. Bon. de Char. p. 4. n. 2. Pal. p. 9. n. 9. et Tourn. l. c. v. Dico. 2.

Secùs verò te tenêri dicunt I. Salm. d. n. 32. si Communitas aliqua esset in gravi necessitate spirituali; quià tunc grave damnum commune præcavendum est magis, quàm tuum particulare. Hinc inferunt tenêri cum periculo vitæ ministrare Sacramenta Populo, qui aliàs esset in periculo omittendi Fidem; Vel si tempore pestis Populus sit omni Sacerdote destitutus, ut

Laym. de Char. c. 3. n. 3.

Dicunt II. tenêri in gravi necessitate, qui ex officio debet subvenire, modò speret fructum. Hinc tenentur ex justitià Pastores, scilicet Episcopi, et Parochi cum periculo vitæ ministrare ovibus Sacramenta necessaria: ut Baptismum, et Pœnitentiam, non verò alia. Nec Pastor potest tunc officium renunciare (licet possit alios substituere cum juxtà licentià Ordinarii, ut Laym. ex communi cum Valent. de Char. c. 3. n. 3. Pal. p. 9. n. 13.) Ità cum Bus. Salm. d. c. 6. n. 33. et 34. cum S. Th. Pal. etc Et hoc certum esse dicit Croix l. 2. n. 174. Ubi addit Suar. quòd Pastor teneatur etiàm cum magno suo damno temporali procurare magnam utilitatem spiritualem subditi.

Quænam autem sit necessitas spiritualis extrema, et quænam gravis? Croix d. l. n. 175. cum Carden. Valent etc. dicit extremam esse, quandò Proximus est in proximo periculo damnationis, vel peccandi ex vehementià passionis: (Sed meliùs dicunt Salm. n. 32. et Pal. d. n. q. cum Bonac. neminem tenêri cum peri-

culo vitæ, aut bonorum extrahere alios a peccatis, a quibus possunt ipsi se liberare per seipsos, aut per pœnitentiam). Gravem autem esse, quandò ex circumstantiis salus æterna ei difficilis redderetur.

An autem sit obligatio absolvendi moribundum cum periculo vitæ? Affirmandum, si is habituatus sit in peccatis, et sit adeò rudis, ut nesciat actum contritionis elicere. Ità Pal. p. 9. n. 6. Con. D. 13. dub. 7. n. 90. Nav. c. 24. n. 9. Salm. n. 31. Mazz. c. 2. §. 3. etc. Tempore autem pestis censeo cum Laym. ut suprà, contrà Pàl d. n. 6. in fin. tenêri Sacerdotes, deficientibus aliis, absolvere moribundos cum periculo vitæ, quià in tantà multitudine morientium numquàm deficient hujusmodi ignorantes.

Quæritur, an quis teneatur occidere nocentem protuendà vità innocentis? Affirmat Laym. de Char. d. c. 3. n. 5. ut probabiliùs cum Nav. Mol. etc.; nisi non possit occidere sinè gravi incommodo. Sed veriùs ne-

gatur; ut infrà de V. Præc. 1.3. n. 390.

» l. c.

4. Ordinariè non licet vitam suam postponere
alienæ. Addo, ordinarie: quià licet, si sit persona
publica, a quà multum pendet, uti etiàm pro amico propter Deum dilecto. Less. l. 2. c. 9. d.6. Laym.

Resp. 2. Quoad proximos inter se servandus est
hic ordo, i. Qui melior est, magis diligendus est,
eà dilectione, quam comitatur gaudium circà bona

» possessa, item honor, cultus, et reverentia. Sic v.

» g. plus diligendus est vir sanctus, quam parens » improbus. Ratio; quià est magis conjunctus cum

» præcipuo objecto Charitatis, quod est Deus. Item » parentes magis quam filii, vel uxor, magisque be-

nefactores, quam ii, quibus benefacimus, Laym.

» l. c. et comm. 2. Appreliative, et dilectione ea, qua » alteri optamus bonum nondum possessum, cum

» beneficentia magis diligendi sunt, qui nobis sunt &

» conjunctiores quoad ea bona, quæ sunt debita tali

• conjunctioni, et in quibus hæc fundatur.

# Unde resolves.

» 1. In bonis pertinentibus ad naturam, et vitam cor-» poralem conservandam, succurrendum est (extrà » necessitatem extremam); Primò omnium uxori, » quià est una caro cum viro. 2. Filiis. \* (In aquali ne-» cessitate primò est succurrendum filiis, quam Paren-» tibus. Salm. de IV. Præc. c. un. n. 21. cum S. Th. et » cammuni). 3. Parentibus, et quidem patri præ ma-» tre. 4. Fratribus, sororibus, deindè propinquis, » domesticis, et familiaribus. Dixi extra extremam » necessitatem, quià in hac parentes, eo quòd vitam » dederint, præserendi sunt etiàm uxori, et liberis. » Laym. ib. n. 5. et 6. \* ( ità etiàm Tour. t. 3. p. 287 et » probabilius, contrà Salm. d. n. 21. Nota hic, quòd » in extremà necessitate præferendi sint Parentes cren ditoribus. Salm. n. 25. cum Caj. Soto, contrà Nav etc. » 2. In rebus pertinentibus ad civilem communi-» cationem præferendi sunt concives, in bellicis com-» militones, in spiritualibus spirituales filii, patres, » fratres. Bannez tamen probabiliter docet, parentes » carnales, etiam spiritualibus, aliis omnibus præfe-» rendos: quià conjunctio carnalis est fundamentum » aliarum conjunctionum. Vid. Laym. htc loc. cit.

## DUBIUM II.

# De odio, et dilectione inimicorum.

28 Ap quisque teneatur inimico exhibére communia signa dihectionis?

29 An injuriam remittere?

30 An abominatio sit licita? An in Confessione explicanda sit species mali proximo voliti? Et an aliquando liceat proximo velle malum?

sint proximi, cum S. Th. 2. 2. qt. 25. art. 1. communiter omnes. Sed quæritur de modo, et an possint odio habêri?

» Resp. 1. Quilibet homo, saltem privatus, tenetur » proximo etiàm inimico, communia dilectionis signa, » et beneficia exhibêre ex præcepto, specialia verò ex oconsilio tantum, nisi aliunde ratio obligationis ac-» cedat. Ità comm. cum Laym. c. 4. ex S. Th.l. c. q. 25. » a. 8. et q. Dixi. 1. communia, qualia secundum Caj. » v. odium, sunt quæ Christiano debentur a quovis Christiano in communi, concivi a concive, cognato » a cognato. Ratio autem est, quià ista negare est vin-» dicare injuriam, quod non licet privato. Dixi 2. nisi » aliunde accedat ratio obligationis, qualis esset v. gr. » 1. Timor scandali ex omissione. 2. Spes salutis inimici, vid. Azor t. 2. lib. 11. cap. 3. Necessitas tem-» poralis, vel spiritualis. 4. Culpæ deprecatio, et ex-» hibitio specialium signorum amoris. Ratio est, quià » his casibus neglectus Specialium signorum esset • exterior odii declaratio. Laym, l. c.

# Undè resolves Casus sequentes.

1. Per se loquendo nemo tenetur ad inimicum » diligendum positivo, et peculiari actu, nequè ad » eum salutandum, alloquendum, ægrotum invisen-» dum, mœstum consolandum, hospitio excipiendum, » vel familiariter cum eo agendum, etc. quià hæc » sunt signa specialia amoris. Fil. tract. 28. c. 1. Dico, » per se, quià, si omissio scandalosa esset, aut per » aliquid horum posses sinè tuo incommodo inimicum • tibi, et Deo reconciliare, id omittere esset grave : » uti etiam, si inæqualis persona soleret aliam salu-» tando prævenire; v. gr. subditus Prælatum. Laym, » loc. cit. \* (Sic etiàm, si priùs consueveras inimico » peculiaria signa exhibére, ut Tourn. tom. 3. p. 261. n. 5. cum Suar. Bon. etc. ad hoc tamen non tenêris cum gravituo incommodo, modò scandalum amoveas.)\* » 2. Non licet inimicum excludere a communibus » orationibus, v. g. oratione Dominica, quæ pro » communitate instituitur, nec a communibus elect mosynis, resalutatione, responsione, expositarum

'310 Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

» mercium venditione; quià hæc sunt communia » dilectionis signa, ideòque contrà hæc facere, v.g. » cognatos omnes invitare, obvios omnes ex vicinia. » vel collegio ex consuetudine salutare, solo inimico » excluso, est ex genere suo, et regulariter mortale, » S. Th. Nav. Laym ll. cc. Addo 1. ex genere suo, quià » si levitas materiæ, aut causa rationabilis, excuset, v. » g. si pater, vel Superior filio, vel subdito ob correc-» tionem ea subtrahat ad tempus, leve vel nullum » erit : quià habet jus puniendi. Addo 2. regulariter : » quià, si persona multò major inferiorem non resa-» lutet, v. g. nobilis rusticum, pater filium, non » videtur mortale, ut notat Sa, ver. Charitas. Bon. d. » 3. qu. 4. p. 3. V. Azor. 3. p. l. 11. c. 2. 13. \* (Notat " autem Tourn. t. 3. p. 266. Tertio, quod si nolis cum » inimico conversari, quià non aliud quam malum ab » eo exspectare possis; vel quià (ut ait S. Bern. Sen.) » probabiliter times ex hoc pejus evenire, tunc abstinen-» dum ab illis amicitiæ signis, modò interiùs diligas, et » apud alios scandalum repares.)\*

Quæritur, an tenearis salutare inimicum? Resp. negative, regulariter loquendo, quià per se omissio salutationis non est signum odii, nisi anteà solebas eum salutare : vel nisi ex circumstantiis colligatur ex odio te non salutare: vel ille sit tunc Superior; vel nisi occurrentibus pluribus, inter quos est ille, reliquos, eo excepto, salutes, Ità Palaus de Char. p. 6. n. 5. cum Val. et Con. Sal. tr. 21. c. 6. n. 21. Mazz. de Char. c. 21. §. 2. q. 3. Bon. de Char. D. 2. q. 2. Tamb. de Char. r. 1. n. 11. Spor. de I. Præc. n. 29. Vel etiàm (addendum) si sinè magno incommodo salutando inimicum posses eum ab odio et culpà gravi liberare : ad hoc enim benè videtur charitas te obstringere, ut rectè ait Tourn. t. 3. p. 267. n. 4. Omnino autem teneris eum resalutare, quià aliàs censeris inimicum contemnere, et in hostilitate velle perseverare, ut communitet cum AA. cit. docemur. Excipe, nisi esses Prælatus, Parens, vel Judex, vel nisi hoc facias non ex odio, sed justo dolore acceptæ injuriæ, ut Spor. Mazz. et

Hurt. ap Tamb. U. cc. Modò (ut benè advertunt Ronc. et Mazz. cum Tamb.) ex brevi tempore injuriam acceperis. Religiosus autem, qui renueret per notabile tempus, puta post hebdomadam, colloqui cum inimico, meritò dicit Spor n. 34. non esse absolvendum.

» 3. Etsi quivis teneatur inimico veniam legitimè » petendi non tantum interius remittere, sed etiam » externa remissionis signa ostendere; negat tamen » Trul. l. 15. c. 5. d. 5. ex Azor. et Fill. tenêri statim » postquam offensio illa illata sit, eo quod sit res vio-» lenta, et suprà fragilitatem humanam: \* (Ità etiàm » probabiliter Spor. de 1. Præcept. cap. 6. n. 44. cum » Tamb. ex comm. quià videtur suprà humanam fragi-» litatem læsum cogere statim ad reconciliationem fu-» ciendam, nondùm sedata perturbatione. Unde exspec-» tandum tempus opportunum; et intereà sufficiet, quòd » offensus deponat odium.) \* Non tenetur autem remit-» tere satisfactionem pro damno si ab eo sit læsus: imò » nec eam acceptare, si offerat, sed etiàm juridicè » post compensationem petere, dummodò in utroque » casu deponatur odium, ut docent Valent. Nav. Laym. » l. 2. t. 3. c. 4. Quòd si tamen pœna sit valdè gravis, » v. gr. capitis, mutilationis, neque læso ex ea com-» modum proveniat, non videtur ea, deprecante al-» tero, sinè peccato vindictæ posse expeti. Similiter » si satisfaciat quantum potest, ad id, quod non po-» test, eum urgere videtur contrà charitatem, ut do-» cet Syl. et Fill. tom. 28. cap. 11. qu. 9.

Licet quis teneatur inimico injuriam remittere, dicunt tamen Salm. Tract. 21. c. 6. n. 18. quòd nemo teneatur vindictam publicam condonare, cum pœna cedat in bonum Reipublicæ. Sed ibi fatetur Bannez cum Busemb. ut suprà, difficile esse tunc non uti livore vindictæ, si pœna sit capitis, vel mutilationis: Et hoc diceudum est de quacumque pœna gravi, quià difficile est, ut offensus diligat vindictam publicam propter amorem communis boni disjunctè ab amore propriæ vindictæ, ut benè advertunt Laym. de Charitate c. 4. Assert. 3. Spor. de I. Præc. c. 6. n. 20.

312 Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

Viva de Char. art. 5. n. 3. et Ronc. tr. 6. c. 2. q. 2. Hine adhæreo Antoin. de Virt. Th. cap. 2. qu. 3. quòd practicè loquendo numquam liceat expetere punitionem inimici, etsi justa, et legitima auctoritate faciendam. Cæterum ait Tourn. t. 3. p. 269. cum Habert, benè posse aliquem prosequi coram judice satisfactionem injuriarum, si alias tota sua familia infamiam sit passura. Item D. Th. 2. 2. qu. 108. art. 1. dicit vindicationem posse aliquandò esse licitam, nempè si sumatur ad consuctudinem peccantis, vel ad cohibitionem ejus, et quietem aliorum. Addit: Et ad justitiæ conservationem: sed hoc ultimum (ut dictum est) magis speculativè, quam practicè verum est, vel saltem rarissimè.

» Resp. 2. Etsi odium inimicitiæ, sivè personæ secundùm se, et bonorum, quæ in se habet, volendo
scilicet illi malum, ut sic, sivè quatenùs illi malum
est, ex genere suo sit mortale; odium tamen abominationis, sivè qualitatis, quo non hominem, sed
ejus malitiam, vel saltem personam tantùm quatenùs malam, vel nobis noxiam aversamur, sæpè licitum est, ut docet Kon. a. 29. dist. 3. et communiter.

# Unde resolves sequentes casus.

" r. In Confessione satis esse, si dicas, te grave maium voluisse proximo: neque opus esse explicare speciem mali, v. gr. mortem, infamiam, etc. quod omnia comprehendantur sub una ratione mali. Caj. Bon. Turr. Trull. lib. 1. cap. 5. docent probabiliter: sed contrarium probabilius docent Suar. et Palaus t. 6. dist. 3. p. 1. (Prima autem sententia neque probabilis est, si quis efficaciter proponat aliquo d speciale malum alicui inferre, tunc enim omnino explicanda est species mali, quià tunc illud pravum propositum sumit speciem ab opere externo, sive damno intento Vid. dicenda lib. 5. n. 5. qu. 5.)

vid. aicenda hb. 5. n. 5. qu. 5.)
2. Licet proximo velle maium aliquod, v. gr. temporale (dummodò non sit justo gravius), quatenas id illi bonum est, v. gr. morbum, vel adversitatem, ut a peccatis emendetur. Bon. d. 3. qu. 4.

part. ult. §. 1. ex multis. Cavendum tamen est, ne • fiat ex vindictà, ex qua si Psalmum 108. super ini-» micum tuum legas, peccas mortaliter. Generatim verò, ob bonum spirituale, proprium, vel alienum, » licet mala pœnæ inefficaci affectu alii velle : quià, » cum in hoc affectu bonum spirituale præferatur » temporali; non est inordinatus. v. Less. lib. 2. cap. » 47. (Vide dicenda lib. 5. n. 21.)\* » Sic licet v. gr. mortem optare hæresiarchæ, vel publicæ pacis turbatori, ob bonum commune, et » multorum, juxtà illud Galat. 5. Utinam abscindan-• tur. Item tristari de eo quòd dignitates conferantur » indignis, vel de sanitate ejus, qui ex illà sumit oc-» casionem peccandi. Item mortem, egestatem, aut » morbum alicujus desiderare, ut cesset a peccatis. » et vitam in melius mutet. Eâdem ex causâ Bon. • Azor. et Palaus tr. 6, p. 1. n. 11. excusant a peccato • matrem, quæ mortem filiarum exoptat, quòd ob deformitatem vel inopiam commodé, et honestè eas » nuptui tradere non possit.\* (Sed hoc minime admit-» tendum, ut recte dicunt Salm. de Pecc. tr. 20. c. 13. » n. 46. Roncag. tr. 2. c. 3.)\* Etsi verò sibi ipsi optare » mortem Nav. et cæteri dicant esse mortale, ad evi-» tanda tamen gravia mala, v. gr. afflictionem inter-» nam, id licêre volunt Sanch. Sot. Gran. Dian. p. 5. \* t. 14. R. 92. (ità etiam recte admittit Viva sup. prop. » 14. Innoc. XI. n. 3. si quis vitam experiatur morte • amariorem, ex Eccl. 30. ubi: Melior est mors, quam vita amara. Sic enim Elias 3. Reg. 9. petivit animæ » suæ, ut moreretur, ad evitandas Jesabelis insi-» dias)\* Ità et Trull. lib. r. dist. 2. n. 11. excusat fœmi-» nam, quæ sibi, vel alteri mortem optat ad vitandam » gravem infirmitatem, mendicitatem, vitam acer-» bam, etc. vel alia similia mala a marito, v. gr. in-• fligenda. Mulierculæ tamen ob minimas molestias mortem optantes Diana l. c. mortalis damnat, nisi » (ut plerumque fit) excuset defectus advertentiæ, » et deliberationis. \* (Et non est improbabile cum Potes-\* tate de I. Præs. n. 298,)\*

Jie Lib. H. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

Viva de Char. art. 5. n. 3. et Ronc. tr. 6. c. 2. q. adhæreo Antoin. de Virt. Th. cap. 2. qu. 3. quòd ploquendo numquam liceat expetere punitionem i etsi justa, et legitima auctoritate faciendam. Cæteri Tourn. t. 3. p. 269. cum Habert, benè posse ali prosequi coràm judice satisfactionem injuriarmalias tota sua familia infamiam sit passora. Iter. 1. 2. qu. 108. art. 1. dicit vindicationem aliquandò esse licitam, nempè si sumatur ad cortudinem peccantis, vel ad cohibitionem ejus, et qualiorum. Addit: Et ad justitiæ conservationem: se ultimum (ut dictum est) magis speculativè, practicè verum est, vel saltem rarissimè.

» Resp. 2. Etsi odium inimicitiæ, sivè perso cundùm se, et bonorum, quæ in se habet, va scilicet illi malum, ut sic, sivè quatenùs illiu est, ex genere suo sit mortale; odium tame minationis, sivè qualitatis, quo non hominer, ejus malitiam, vel saltem personam tantùm nùs malam, vel nobis noxiam aversamur, sa citum est, ut docet Kon. a. 20. dist. 3. et commu

# Unde resolves sequentes casus.

» r. In Confessione satis esse, si dicas, te, » malum voluisse proximo: neque opus esse expl. » speciem mali, v. gr. mortem, infamiam, etc. ... » omnia comprehendantur sub una ratione mali. » Bon. Turr. Trull. lib. 1. cap. 5. docent probabil » sed contrarium probabiliùs docent Suar, et P. » t. 6. dist. 3. p. 1. (Prima autem sententia nequi » babilis est, si quis efficaciter proponat aliqued sp " malum alicui inferre, tunc enim omnino expli-" est species mali, quià tune illud pravum prop » sumit speciem ab opere externo, sive damno w Vid. dicenda lib. 5. n. 5. qu. 5. " 2. Licet proximo velle ma » temporale (dummodò non si) » tenàs id illi bonum est v. » sitatem, ut a pecc

'n is 118 .nt ci, ûs. -٠ ، العالمالي المحمد . ١٠ ula-E \_ = = iym. THE HIM V. ndos THE STATE CONTON i**via .** E = Imm mild 1 ... sunt - Xp. 1 1 isque. E. I morten line. venti-THE WOOD. n sunt L 300 pur ın. XI. = ===== dicun , etiàm T. 2 4 is tene-EL in el cuin ex su-L - WYBTY ES L Lieber Volens nam ex -= 02. (ill Alm. er esset . XI. # . ib. Est ments, ex Less. is. Sic . uræ, et at moreon essitate, Ità et Ton t alium OL THE AREA OF . lib. 12. ii, contrà est, quià, ir homines ion cunt res-.11 V J. cap. 3. 9

Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis. · **3**10

» mercium venditione; quià hæc sunt communia » dilectionis signa, ideòque contrà hæc facere, v.g. » cognatos omnes invitare, obvios omnes ex vicinià. » vel collegio ex consuetudine salutare, solo inimico » excluso, est ex genere suo, et regulariter mortale, » S. Th. Nav. Laym ll. cc. Addo 1. ex genere suo, quià » si levitas materiæ, aut causa rationabilis, excuset, v. » g. si pater, vel Superior filio, vel subdito ob correc-» tionem ea subtrahat ad tempus, leve vel nullum rit : quià habet jus puniendi. Addo 2. regulariter : » quià, si persona multò major inferiorem non resa-» lutet, v. g. nobilis rusticum, pater filium, non » videtur mortale, ut notat Sa, ver. Charitas. Bon. d. » 3. qu. 4. p. 3. V. Azor. 3. p. l. 11. c. 2. 13. \* (Notat " autem Tourn. t. 3. p. 266. Tertio, quod si nolis cum » inimico conversari, quià non aliud quàm malum ab De eo exspectare possis; vel quià (ut ait S. Bern. Sen.) » probabiliter times ex hoc pejus evenire, tunc abstinen-» dum ab illis amicitiæ signis, modò interiùs diligas, et » apud alios scandalum repares.)\*

Quæritur, an tenearis salutare inimicum? Resp. negative, regulariter loquendo, quià per se omissio salutationis non est signum odii, nisi anteà solebas eum salutare : vel nisi ex circumstantiis colligatur ex odio te non salutare: vel ille sittunc Superior; vel nisi occurrentibus pluribus, inter quos est ille, reliquos, eo excepto, salutes. Ità Palaus de Char. p. 6. n. 5. cum Val. et Con. Sal. tr. 21. c. 6, n. 21. Mazz. de Char. c. 21. §. 2. q. 3. Bon. de Char. D. 2. q. 2. Tamb. de Char. r. 1. n. 11. Spor. de I. Præc. n. 29. Vel etiàm (addendum) si sinè magno încommodo salutando inimicum posses eum ab odio et culpa gravi liberare : ad hoc enim benè videtur charitas te obstringere, ut rectè ait Tourn. t. 3. p. 267. n. 4. Omnino autem teneris eum resalutare, quià aliàs censeris inimicum contemnere, et in hostilitate velle perseverare, ut communitet cum AA. cit. docemur. Excipe, nisi esses Prælatus, Parens, vel Judex, vel nisi hoc facias non ex odio, sed justo dolore acceptæ injuriæ, ut Spor. Mazz. et

Hurt. ap Tamb. U. cc. Modò (ut benè advertunt Ronc. et Mazz. cum Tamb.) ex brevi tempore injuriam acceperis. Religiosus autem, qui renueret per notabile tempus, puta post hebdomadam, colloqui cum inimico, meritò dicit Spor n. 34. non esse absolvendum.

» 3. Etsi quivis teneatur inimico veniam legitimè » petendi non tantum interius remittere, sed etiam » externa remissionis signa ostendere; negat tamen » Trul. l. 15. c. 5. d. 5. ex Azor. et Fill. tenêri statim » postquam offensio illa illata sit, eo quod sit res vio-» lenta, et suprà fragilitatem humanam: \* (Ità etiàm » probabiliter Spor. de 1. Præcept. cap. 6. n. 44. cum » Tamb. ex comm. quià videtur suprà humanam fragi-» litatem læsum cogere statim ad reconciliationem fu-» ciendam, nondùm sedata perturbatione. Unde exspec-» tandum tempus opportunum; et intereà sufficiet, quòd » offensus deponat odium.) \* Non tenetur autem remit-» tere satisfactionem pro damno si ab eo sit læsus: imò » nec eam acceptare, si offerat, sed etiàm juridicè » post compensationem petere, dummodò in utroque » casu deponatur odium, ut docent Valent. Nav. Laym. » 1. 2. t. 3. c. 4. Quòd si tamen pœna sit valdè gravis, » v. gr. capitis, mutilationis, neque læso ex ea com-» modum proveniat, non videtur ea, deprecante al-» tero, sinè peccato vindictæ posse expeti. Similiter » si satisfaciat quantum potest, ad id, quod non po-» test, eum urgere videtur contrà charitatem, ut do-» cet Syl. et Fill. tom. 28. cap. 11. qu. 9.

Licet quis teneatur inimico injuriam remittere, dicunt tamen Salm. Tract. 21. c. 6. n. 18. quòd nemo teneatur vindictam publicam condonare, cum pœna cedat in bonum Reipublicæ. Sed ibi fatetur Bannez cum Busemb. ut suprà, difficile esse tunc non uti livore vindictæ, si pœna sit capitis, vel mutilationis: Et hoc diceudum est de quacumque pœna gravi, quià difficile est, ut offensus diligat vindictam publicam propter amorem communis boni disjunctè ab amore propriæ vindictæ, ut benè advertunt Laym. de Charitate c. 4. Assert. 3. Spor. de I. Præc. c. 6. n. 20.

Viva de Char. art. 5. n. 3. et Ronc. tr. 6. c. 2. q. 2. Hine adhæreo Antoin. de Virt. Th. cap. 2. qu. 3. quòd practicè loquendo numquàm liceat ex petere punitionem inimici, etsi justà, et legitimà auctoritate faciendam. Cæterum ait Tourn. t. 3. p. 269. cum Habert, benè posse aliquem prosequi coràm judice satisfactionem injuriarum, si alias tota sua familia infamiam sit passura. Item D. Th. 2. 2. qu. 108. art. 1. dicit vindicationem posse aliquandò esse licitam, nempè si sumatur ad consuetudinem peccantis, vel ad conibitionem ejus, et quietem aliorum. Addit: Et ad justitiæ conservationem: sed hoc ultimum (ut dictum est) magis speculativè, quàm practicè verum est, vel saltem rarissimè.

» Resp. 2. Etsi odium inimicitiæ, sivè personæ secundùm se, et bonorum, quæ in se habet, volendo
scilicet illi malum, ut sic, sivè quatenùs illi malum
est, ex genere suo sit mortale; odium tamen abominationis, sivè qualitatis, quo non hominem, sed
ejus malitiam, vel saltem personam tantùm quatenùs malam, vel nobis noxiam aversamur, sæpè licitum est, ut docet Kon. a. 29. dist. 3. et communiter.

# Unde resolves sequentes casus.

" r. In Confessione satis esse, si dicas, te grave malum voluisse proximo: neque opus esse explicare speciem mali, v. gr. mortem, infamiam, etc. quod omnia comprehendantur sub una ratione mali. Caj. Bon. Turr. Trull. lib. 1. cap. 5. docent probabiliter: sed contrarium probabiliùs docent Suar. et Palaus t. 6. dist. 3. p. 1. (Prima autem sententia neque probabilis est, si quis efficaciter proponat aliquo d speciale malum alicui inferre, tunc enim omnino explicanda est species mali, quià tunc illud pravum propositum sumit speciem ab opere externo, sive damno intento Vid. dicenda lib. 5. n. 5. qu. 5.)

» 2. Licet proximo velle maium aliquod, v. gr. nemporale (dummodò non sit justo gravius), quantenus id illi bonum est, v. gr. morbum, vel adversitatem, ut a peccatis emendetur. Bon. d. 3, qu. 4.

part. ult. §. 1. ex multis. Cavendum tamen est, ne • fiat ex vindictà, ex qua si Psalmum 108. super ini-» micum tuum legas, peccas mortaliter. Generatim • verò, ob bonum spirituale, proprium, vel alienum, » licet mala pœnæ inefficaci affectu alii velle : quià, » cum in hoc affectu bonum spirituale præferatur • temporali; non est inordinatus. v. Less. lib. 2. cap. » 47. (Vide dicenda lib. 5. n. 21.)\* » Sic licet v. gr. mortem optare hæresiarchæ, vel » publicæ pacis turbatori, ob bonum commune, et » multorum, juxtà illud Galat. 5. Utinam abscindan-• tur. Item tristari de eo quòd dignitates conferantur indignis, vel de sanitate ejus, qui ex illà sumit oc-» casionem peccandi. Item mortem, egestatem, aut » morbum alicujus desiderare, ut cesset a peccatis. » et vitam in melius mutet. Eådem ex causa Bon. • Azor. et Palaus tr. 6. p. 1. n. 11. excusant a peccato » matrem, quæ mortem filiarum exoptat, quòd ob deformitatem vel inopiam commodè, et honestè eas » nuptui tradere non possit. \* (Sed hoc minime admit-» tendum, ut recte dicunt Salm. de Pecc. tr. 20. c. 13. » n. 46. Roncag. tr. 2. c. 3.)\* Etsi verò sibi ipsi optare » mortem Nav. et cæteri dicant esse mortale, ad evi-» tanda tamen gravia mala, v. gr. afflictionem inter-» nam, id licêre volunt Sanch. Sot. Gran. Dian. p. 5. \* t. 14. R. 92. (ità etiàm rectè admittit Viva sup. prop. » 14. Innoc. XI. n. 3. si quis vitam experiatur morte \* amariorem, ex Eccl. 30. ubi: Melior est mors, quam » vita amara. Sic enim Elias 3. Reg. 9. petivit animæ » suæ, ut moreretur, ad evitandas Jesabelis insi-» dias)\* Ità et Trull. lib. r. dist. 2. n. 11. excusat fœmi-» nam, quæ sibi, vel alteri mortem optat ad vitandam » gravem infirmitatem, mendicitatem, vitam acer-» bam, etc. vel alia similia mala a marito, v. gr. in- fligenda. Mulierculæ tamen ob minimas molestias • mortem optantes Diana l. c. mortalis damnat, nisi » (ut plerumque fit) excuset defectus advertentiæ, » et deliberationis. \* (Et non est improbabile cum Potes-\* tate de I. Præc. n. 298.)\*

514 Lib. II. Tract. H. De Præcepto Charitatis.

» 3. Privatus, qui adversus ab alio fugit illum, si id faciat ut eum suo colloquio, et solatio privet,

» atque ità contristet, et illi sit infensus, est odiumini-

» micitiæ, et peccatum; si verò nihil mali optando

» tantum fugias, quià tuæ naturæ est difformis, vel » tibi solet esse molestus, est odium aversionis, et

» peccatum, si sit sinè ratione : quale non erit, si sit

persona valdè aspera, modò absit contemptus, scan-

» dalum, et vindictæ cupiditas. Vid. Bon. l. c.

Nota hic tres propos. damnat. ab. Innoc. XI.

Propos. 13. Si cum debita moderatione facias, po-

Propos. 13. Si cum debita moderatione facias, potes absque peccato mortali de vita alicujus tristari, et de itiius morte naturali gaudere, illam inefficaci affectu appetere, et desiderare, non quidem ex displicental personæ, sed ob aliquod temporale emolumentum.

Propos. 14. Licitum est absoluto desiderio supere mortem Patris, non quidem ut malum Patris, sed bonum cupientis, quià nimirum ei obventura est pinguis

hæreditas.

Prop. 15. Licitum est Filio gaudêre de particidio Parentis a se in ebrietate perpetrato, propter ingentes divitias indè ex hæreditate consecutas.

## DUBIUM III.

# De præcepto Eleemosynæ, seu misericordiæ corporalis

- 31 An teneamur dare eleemosynam ex bonis vitæ, aut statist necessariis?
- 32 An succurrere pauperibus in necessitatibus communibus?
- 33 An possumus facere eleemosynam de bonis alienis?
- 3, » Suprono 1. Hujus præcepti obligationem nasci ex
  - b duplici capite. 1. Ex necessitate proximi egentis. 2.
  - Ex persona possidentis bona vel necessaria, vel
    superflua.
    - » Suppono 2. Duplicem darijnecessitatem proximi.
  - » I. Dicitur extrema, ex qua egenti imminet pericu-

Cap. II. De Præc. Charit. ergà Proxim. Dub. III. • lum vitæ, vel etiam gravis et diuturni morbi, se-» cundum Diana p. 6. tr. 8. R. 1. II. Gravis, ex quâ » imminet periculum gravis mali, ut captivitatis, » infamiæ, gravis jacturæ bonorum, vel statûs, undè » fiat, ut difficulter se possit sustentare; v. gr. si non possit vivere secundum suum statum, vel si nobilis • cogitur alteri famulari, vel artifex, aut vir honestus » mendicare. 3. Dicitur communis, qua laborant mendici triviales, Laym. lib. 2. tract. 3. cap. 6., » Suppono 3. Bona necessaria, et superflua dici, vel respectu vitæ, sivè naturæ, vel respectu statûs, vel decentis conditionis personæ, quo modo seculares rarò putant se habere superflua, ut docet Laym. et Navar. c. 24. Nam quæ sunt necessaria ad alendos liberos, famulos, honestas donationes, convivia, » hospitum tractationem, (qualia tamen non sunt » quæ ad quemcumque fastum, et pompam quisque » sibi requirit), spectatis etiàm communibus eventi-» bus, heredibus, necessitate futura etc. non sunt \* superflua. \* (Nota hîc propos. damn. 12. ab Inn. XI. » quæ dicebat : Vix in secularibus invenies, etiam » în Regibus, superfluum statui. Et ità, vix aliquis tenetur ad eleemosynam, quandò tenetur tantùm ex su-» perfluo statui) \*. » Resp. 1. Nemo tenetur dare eleemosynam ex » bonis sibi ad vitam necessariis, etsi pauper esset » persona talis, ex qua penderet salus Reipub. Est » communis. Et ratio patet ex ordine charitatis. » Resp. 2. Probabile est, ex superfluis naturæ, et » statui tenêri aliquem, etiàm in gravi necessitate, succurrere proximo, si probabiliter putet alium non subventurum; idque, ut Azor. t. 2. lib. 12. » cap. 7. Sylv. et Fumus volunt, sub mortali, contrà » Medin. qui vultesse tantum consilii. Ratio est, quià, » cum in Scripturâ frequenter damnentur homines • ob neglecta opera misericordiæ, hæc non sunt res-» tringenda ad extremam, et raram necessitatem. Vid. \* Laym. l. c. \* (Et hoc tenendum cum Viva in d. prop. • 12. n. 8. et Bonac, tract. 6. cap. 3. q. 2. cum Suar.

- » Pal, ac Azor. et Salm. tr. 21. cap. 7. n. 12. cum comm. » ex D. Thom. 2. 2. qu. 32 art. 5. ad 3. Et videtur
- » slare inferri ex præfata prop. 12. Notat tamen Viva, (et idem dicit Tournely t. 3. p. 296. in fin. eum Sylvio)
- » quod neque in gravi, neque in extrema necessitate
- o pauperibus teneatur dives magnam pecuniam erogare,
- » cum hæc sint media valde difficilia, et fere moraliter
- » impossibilia. Tenetur verò Beneficiarius, nisi reliquum
- » veht aliis operibus applicare)\*.
- » Resp. 3. Proximo in extremâ necessitate tenêris » suceurrere ordinariè ex bonis etiàm aliquo modo
- » ad statum necessariis. Suar. Laym. ex communi.
- » Satisfacis tamen probabiliter, si des cum onere
- » restituendi, quandò erit ditior. Vasq. etc. contrà
- » Suar. Kon. etc. V d. Dian. p. 5. t. 9. R. 5.
  - » Addo ordinarie : quià, si majus damnum æstima-
- » retur, te excidere tuo statu, quam mors paupe-
- » ris, non teneris. Azor. l. c.
- » Resp. 4. Probabile est, quòd proximo in gravi
- » necessitate constituto quisque teneatur subvenire
- » cum modico detrimento proprii statûs : quià parvo
- » suo incommodo tenetur magnum incommodum
- » proximi impedire. Laym. l. c. S. Thom. Bonac. dist.
- » 3. q. 4. p. 6.

# Ex dictis collige.

- » 1. Homines privati non tenentur inquirere pau-» peres Vasq. etc. si tamen dubitent de extrema ali-
- » cujus indigentia, tenentur inquirère veritatem.
- » Sanch. Dian. pag. 5. to. 6. R. 39.
  - » 2. Nemo tenetur magnam vim pecuniæ dare
- » pauperi, ad pretiosissimam medicinam emendam
- » vitæ servandæ necessariam, vel ad redimendum a
- » periculo mortis, Sa, et Con. disp. 27. dub. 135. Et.
- \* ratio patet ex dictis.
- » Si proximus tantum egeat usu rei, satis est illam » commodare, v. gr. si ab hostibus spoliato vestem
- » commodes, vel vulnerato equum, donec domum
- » revertatur, Laym. Bonac, U. ce. \* ( cum Tournely
- » p. 297.)\*

Cap. II. De Præc. Charit. ergà Proxim. Dub. III. 317

» Resp. 5. In communibus pauperum necessitatibus 32

» tenetur aliquandò dare eleemosynam, qui habet

» bona naturæ, et statui superflua. Ità communiter

» S. Thom. Suar. Bellar. contrà Nav. et Vusq. qui ne-

» gant tenêri. Ratio est, tum quià quisque tenetur

» diligere proximum, sicut seipsum: tum quià alio-

\* quin pauperes isti inciderent in necessitatem gra-

• vem. Videtur tamen hæc obligatio tantum esse sub

» veniali, ut rectè Medina: idque, si nulla sit justa

» causa negandi: aliàs sub nullo. Vide Loym. Bo-

nac. loc. cit.

Quæritur, an in communibus pauperum necessitatibus sit obligatio gravis dandi eleemosynam ex supersluis statui? Prima sententia negat, et hanc tenet S. Antonin. p. 2. tit. 1. c. 24. §. utt. ubi loquendo de divite obstricto ad eleemosynam, de eo tantum loquitur qui de superfluo utriusque necessitatis, naturæ scil. et personæ, non subvenit magnas necessitates patientibus, etsi non extremas; item Laym. tr. 2. cap. 6. nu. 5. cum Alensi, Major. et Gabr. Dian. p. 2. tr. 15. R. 32. cum Turrian. Abbat. Fernand. Victorell. Vasq. et Medina, item Sotus et Sylv. apud Croix l. 2. n. 202. item Covarr. P. Nav. et Malder. apud Bonac. t. 2. D. 3. q. 4. p. 6. nu. 7. qui nu. 8. probabilem putat cum Cardenas apud Croix nu. 203. Ratio, quià communiter obligatio eleemosynæ non oritur ex superfluitate bonorum, sed ex urgenti proximi necessitate; aliàs non liceret divitibus de superfluis donationes aliis elargiri; saltem (ut Laym.)cum pauperum communis miseria soleat esse levis, et tolerabilis, non videtur culpa gravis auxilium eis denegare. Secunda verò sententia communior, cui adhæreo, affirmat; et hanc tenent Palaus tr. 6. D. 2. p. 2. nu. 15. Holm. tr. 1. §. 4. num. 177. Viva in Prop. 12. Innoc. XI. n. 3. Contin. Tour. to. 3. pag. 295. v. Prob 3. Sanch. Cons. l. 1. cap. 5. dub. 6. n. 37. cum Aragon, Led. Bann. Abul. etc. Salm. tr. 21. cap. 7. nu. 17. cum Cajet. Tap. et Prado ex D. Th. 2, 2, q. 32. art. 5. ubi : Sic ergo dare eleemosynam de superfluo est in præcepto, et dare

118 Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

eleemosynam ei qui est in extremà necessitate. Prob. 1. ex Luca cap. 11.v.41. Quod superest date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Prob. 2. ratione, tum quià divisio rerum, communi gentium consensu facta, nequit esse in præjudicium pauperum; tum quià, si divites absolutam non haberent obligationem subveniendi communiter mendicis, possent isti ab omnibus in sua necessitate derelinqui. Et hic notandum id quod dient Navar. c. 24. n. 6. cum Cajet. scilicet pertinêre ad decentem statum conservandum omnia quæ requirentur, non solum ad filios, et famulos, et hospites substentandos, sed etiàm ad honestas donationes, convivia, et moderatas magnificentias exhibendas; Et sic respondetur rationi primæ sententiæ: Additque Navarr. ib. cum eod. Cajet et Sylvest.ex D. Th., quòd necessarium ad decentiam statûs non consistat in individuo, sed habeat latitudinem, et eo majorem quo status est major.

Dicunt autem probabiliter Viva l. c. n. 11. Mazzot. Tom. 1. pag. 441. quæst. 1. Roncag. de Charit. cap. 3. Reg. in praxi n. 2. Salm. n. 18. cum Lorca, et Tamb. Dec. lib. 5. c. 1. §. 1. n. 17. cum aliis, non esse obligationem omne superfluum hujusmodi pauperibus elargiri; hoc enim præceptum non obligat singulos in solidum, sed communiter omnes divites, ex quibus, si singuli aliquid largiantur, satis subvenitur his communibus necessitatibus. Undè sic scribit Sylvius: Tenetur Dives dare, nec omnibus Pauperibus occurrentibus, nec totum superfluum, sed non ità modicum pro quantitate sua substantia, ut si alii Divites sic facerent, Pauperibus deesset subsidium. Huic consentit Sanch. 1. c. n. 38. cum Ledesma, dicens quòd habens superflua statui non teneatur omnia pauperibus erogare, sed aliquandò et modo morali, ità ut satisfaciat suæ obligationi dives qui habet curam pauperum, aliquandò illis subveniendo, undè concludit, illum peccare mortaliter qui statuit nullam dare eleemosynam in communibus necessitatibus, vel qui in hoc est notabiliter negligens. Idem etiam sentit Laym. l. c. ubi li-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. III. cet hanc obligationem dicat non esse sub gravi, addit tamen in malo statu versari divitem, qui omnes mendicos a se inhumaniter repelleret. Verûm subdit quòd Confessarius non facile tali diviti absolutionem negare debeat, cum de hâc obligatione, qualis sit, Doctores non consentiant. Cæterùm Viva, Tamb. Mazzot. et Ronc. cum communiori l.c. censent satisfacere probabiliter divites, erogando in pauperes communes quinquagesimam partem suorum redituum, sive duos aureos ex centum, sed non in eadem proportione, si divitiæ multum excedant. Ecclesiastici verò tenentur erogare de reditibus Beneficiorum quidquid superest eorum sustentationi; sufficit tamen Episcopis dare pauperibus quartam partem, aliis verò Beneficiatis simplicibus quintam vel sextam, ut dicunt Viva n. 11. et Ronc. 1. c. Modò alia applicent in alios pios usus. Sed meliùs, vide dicenda lib. 3. n. 491. Qu. I.

# Unde resolvuntur Casus sequentes.

» 1. Pauperibus trivialibus, etsi ex nuditate, morbo, etc. videantur ostendere signa extremæ neces-

» sitatis, rarò quis tenetur ex præcepto subvenire,

» etiam de superfluis : tum quia ferè ad movendos

» spectatores ista necessitas exaggeratur, tum quià ab » aliis juvandi præsumuntur. Mald. Wiggers, Dian. p.

.» 5. t. 8. R. 17.

» 2. Si quis dives, et abundans diu neget omnes

\* eleemosynas, cum proposito dandi meliore, et \* commodiore loco, ac tempore, vel egentioribus,

» vel in alium pium usum convertendi, is non pec-

» cut, cum habeat justam causam negandi; si

» verò talis sinè rationabili causa omnes a se paupe-

res inhumaniter repellat, eum dicit Laym. l. c. ver-

🗻 sari in malo statu.

» 3. Nulli omninò, quantumvis diviti, omnes pau-» peres sinè eleemosynà repellenti, facilè neganda

» est absolutio, tum ob dubium et dissensum DD. de

» hac obligatione; tum quià vix reperitur, qui cau-

520 Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

» sam saltem apparentem non prætendat, si super-

» flua se habere fateatur, Laym. ibid.

» 4. Etsi dicta de eleemosyna danda intelligantur » respectu omnium egentium, etiam peccatorum, in-

» fidelium, et inimicorum; damnandi tamen non » sunt Magistratus excludentes a suis civitatibus, justà

» de causa, pauperes peregrinos. Laym. ib. Trullench.

» l. 1. c. 5. d. 10.

» 5. Religiosis æquè, ac aliis pauperibus debentur » eleemosynæ, quià eorum paupertas, et necessitas

» est vera, et justa, tametsi voluntariè contracta, cum » voluntas, et causa fuerit rationabilis, et grata Deo.

» Lorc. Diana p. 5. t. 8. R. 18. Aliud est de iis, qui

» sponte sua culpabiliter sunt pauperes, ut vagabun-

» di. Ibid. R. 19.

» Resp. 6. Eleemosyna tantùm facienda est exbonis » propriis, et quorum quis liberam habet adminis-» trationem. Potest tamen fieri ex alienis, quandò » proximus est in extrema, vel quasi extrema neces-» sitate, et aliundè ei succurri non potest: tunc enim » omnia sunt communia \* ( Si verò potuisses remlar-» giri tuam, et dederis alienam, videtur quod tenearis » ad restitutionem; quià non poteras determinare alie-» nam, cum tibi propria suppetebat. Ità Croix lib. 3.p. » 2. n. 344. cum Sporer, quià eo cusu præceptum elee-» mosynæ te obstringebat ad subveniendum de tuis ). » In communi verò necessitate, licet tantùm cum con-» sensu domini tacito, vel expresso. Vid. S. Thom. 2. » 2. q. 32. ar, 7. Regin. n. 286. Fill. Laym. Bon. loc.

# Unde resolves.

» cit. num. 11. Less. lib. 2. cap. 12.

Non licet dare eleemosynam ex bonis obnoxis » restitutioni, v. gr. furto ablatis:: licet tamen ex ac-... quisitis per opus illicitum (sed non cum injustitia). v. gr. ex lucro meretricum. Ratio est, quià hæc n suntipropria; priora non. Bon. ibid:

a. Pueris, filiis familias, servis, ancillis, uzori-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 521 » bus non licet dare eleemosynam, nisi tenuem, in » quâ parentum, dominorum, et maritorum voluntas » præsumitur. Particulares verò Casús, in quibus uxor » dare potest, vid. suo loco præcept. 4. et 6. cap. 1. d. 4. » v. Bon. disp. 4. quæst. 4. p. 6. Dian. p. 5. t. 8. R. 25. ubi » ex Hurt. notat, si pater nullas det eleemosynas, posse pro eo dare filium.\* (Circà uxores vide lib. 3.n. 540.)\*. » 3. Tutores, et Curatores, qui habent curam bo-» norum alienorum, possunt facere modicas eleemo-» synas ex bonis, quæ administrant, quales nimirum » ipsi facere deberent, quorum sunt. Vasq. Azor. » Conc. Dian. p. 5. t. 8. R. 35. »

#### DUBIUM IV.

De misericordià spirituali, seu præcepto correptionis fraternæ.

34 Ob quale peccatum Proximi teneamur ad correptionem?

35 An ob peccatum leve?

36 An ob peccatum factum ex ignorantia? 37 Quid si correptio omittatur ob timorem 2

38 An in dubio teneamur corripere?

39 An quandò abest periculum relapsús? vel si adsit alius idoneus? Vel non sit spes fructus? Vel si exspectetur occasio?

40 Qui teneantur corrigere?

41 Quinam ordo servandus in correptione?

42 Resolutio plurium casuum.

- » Correttio fraterna est admonitio, qua quis prox- 34 » imum conatur revocare a peccato. De qua certum » est, præceptam esse jure tum naturali, quo mem-» bra unius corporis se mutuo juvare tenentur, tum Divino positivo, Matth. 18. v. 15. Si peccaverit in te frater tuus.... corripe eum. Bec. 2. 2. c, 21, Laym. » cap. 7. Fill. Bon. p. 7. Quæritur autem, quæ sit » ejus materia? Et quos, et quomodò obliget? Resp. 1. Omne mortale peccatum proximi per se
- » est sufficiens materia, ut hoc præceptum obliget Tom. I,

Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

» sub mortali. Ità communiter. Et ratio est, quià,

» cum vitam spirituslem tollat, sufficientem necessi-

tatem correptionis inducit. Dixi 1. omne mortale;
quià, etsi etiàm veniale sit materia correptionis.

non tamen graviter obligans, nec nisi facillime

» possis. »

Hinc dicit Laym. peccati venialis correptionem rariùs esse præceptam; excipitur, nisi esset Prælatus Religionis, qui aliquandò tenetur sub gravi corrigere leves subditorum culpas, ex quibus incipiat minui vigor disciplinæ cum magno Religionis detrimento. Ità Tourn. to. 3. pag. 315. vers. Hæc. Laym. de Charkat. c. 7. num. 3. Cum Bus. infra nu. 40. Et vide lb. 4. nu. 13.

Quæritur hîc, an sit obligatio corrigendi peccata facta ex ignorantia invincibili? Respondetur distinguendo, si peccata sint contrà jus Naturæ, correptio fieri debet : quià tunc illa sunt intrinsecè mala, ut commune est apud Croix l. 2. n. 214. Et idem dicit Oviedo cum communi de ignorantia juris Divini. Nisi tamen desperetur fructus, aut timeatur, quòd mala ex materialibus fiant formalia, ut communiter dicunt Salm. tract. 21. cap. 7. n. 53. et Roncag. de car. cap. 3. quæst. 4. cum aliis. Si verò sint contra Jus Positivum tantum, probabile est privatis non esse obligationem, saltem non sub gravi, corrigendi; secus autem Prælatis, Parentibus, Confessariis, Magistris; quià ipsis specialiter incumbit docere subditos. Ità Salm. d. n. 53. cum Bann. Ledesm. Item Bonac. de Car. q. 4. p. 7. n. 11. Nav. n. 24. n. 12. Viva de 4. Præc. q. 11. art. 6. n. 11. Pal. de Car. D. 3. p. 4. n. 2. Ratio, tum quià proximus non est in peccato, quo deficiente, non urget præceptum correctionis; tum quià ille nîl agit intrinsecè malum. Sed probabilius et communius. Pal. n. 3. Con. D. 28. q. 4. n. 38. Sanch. de Matr. lib. 2. D. 38. n. 5. Mazz, de Car. cap. 2. §. 6. Town. to. 3. p. 318. et Croix. lib. 2. n. 214. cum Burgh. et alii docent omnes teneri ad correptionem, quià illa transgressio, licet materialis, et non intrinsecè mala, atCap. H. De Prece. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 323 tamen posità lege, adhue est mala: et ideò per correptionem tenemur cam impedire.

» Dixi 2. per se, quià si quis ob timorem, vere» cundiam, pusillanimitatem putet se non ità strictà
» obligatum, vel minus esse idoneum ac corripien-

» dum, videtur tantum peccare venialiter. Vid. S.

» Th. 2. 2. q. 32. art. 2. et cæteros supra cit. »

Nota hic doctrinam S. Th. 2.2 q. 33. art. 2. ad 3. ubi ità docet: Hujusmodi omissio est peccatum veniale, quandò timor, et cupiditas tardiorem faciunt hominem ad corrigenda delicta fratris: Non tamen ità, quòd si eiconstaret, quòd fratrem posset a peccato retrahere, propter timorem, vel cupiditatem omitteret, quibus in animo suo præponit charitatem fraternam. Et hoc modò quandoque viri sancti negligunt corrigere delinquentes.

» Resp. 2. Præceptum hoc obligat occurentibus 38

» his circumstantiis, I. Si certò tibi constet de peccato

» proximi, \* (vel de proximo periculo peccandi, ut » Tourn. pag. 318. concl. 2.) indagare enim tenetur

\* solus Superior. \* (ut etiam Tourn. p. 314.) \* »

Ità ut, si non constaret de peccato proximi, nempè si notitia de peccato illius nobis perveniret tantum per auditum, aut per alia signa dubia, non tenemur corripere. Salmant. tract. 21. cap. 7. nu. 52. cum Sanch. Dian. etc. Nisi suspicio sit de homicidio, vel de damno communi, vel nisi quis esset Prælatus, qui in dubio debet corripere, cum is ex officio teneatur peccata subditorum inquirere: licet potius tunc expediat, ut correptionem faciat in communi, ut Salmantteens. cum aliis d. num. 52. cum. Busemb.

» II. Si probabile sit, eum se non emendasse, nec 39 » emendaturum, vel relapsurum : quià eleemosyna

» egenti tantùm danda est.

Quæritur, utrum, quandò abest periculum relapsûs, sit obligatio corripiendi fratrem non emendatum? Prima sententia negat, eamque tenent apud Salm. Tract. 21. c. 7. n. 49. Sa, Abul. Pal. Regin. Com. Dian. Villal. etc. et valdè probabilem vocant Laym. de Charitat. c. 7. n. 2, vers. Corripe, cum Sylvest. Turian.

et Glossa in c. Si quis. 24. qu. 1. Ratio istorum, quià neque ipse quidem peccator tenetur statim peccatum delere per pœnitentiam; tantò minùs igitur illum a peccato sublevare tenetur alter, cui incertus est emendationis fructus. Ideò ait Laym. præcipi in Ecclesiast. c. 29. Corripe proximum, ne forte iteret.

Secundam tamen sententiam contrariam meritò probabiliorem putant Tournel. t. 3. p. 315. concl. 2. et Salm, ibid. nu. 50. cum Suar. Bon. Less. etc. Ralio. quià frater in peccato constitutus jam gravem patitur necessitatem, a quâ teneris illum, si potes, eripere; ideòque Christus Dominus præcepit : Si peccaverit in te frater tuus, vade, et corripe eum. Nec officit opposita ratio, nam benè per accidens aliquandò potest esse obligatio major aliena, quam propria: v. gr. potest quis ob amorem paupertatis non se eripere a gravi egestate, sed alter dives tenetur ei subvenire, si potest.

» III. Si alius æquè idoneus non adsit, qui cor-» repturus putetur. IV. Si sit spes fructûs; quià » desperato fine, cessant media. \* (In æquali dubio, » un correctio sit profutura vel obfutura, omittendum ➤ esse dicunt Concina de Eleem. c. 3. n. g. et Tournely » t. 3. p. 320. cum Habert, et Antoine. Recte autem » limitat Tournely 1. Si corrigendus sit in periculo mor-» tis. 2. Si timeatur ex omissione inficiatio aliorum in » fide, aut moribus. Et sic etiàm, si correctio certius sit » profutura. Dicit autem idem Tournely Tertio, non » esse obligationem corrigendi, si probabile sit quòd » reus per se resipiscat : ex D. Th. dict. quæst. 33. art. » 2. ubi : Cadit sub præcepto (correctio) secundum » quod est necessaria ad istum finem. Item notat Tourn. » p. 321. n. 2. et 4. cum Soto, Bann. et Malder. neminem . » teneri ad corrigendum in necessitate gravi spirituali » cum periculo notabilis damni honoris, vel bonorum: » nisi sit Pastor, aut alius cui ex officio incumbat al-» terius cura) \* V. Si sit bona occasio, locus, et tem-» pus opportunum, possisque sinè tuo gravi damno · facere. Quòd si horum aliquid desit, præceptum

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 525.

• non abligat. Undè patet ejus omissionem in privatis

vel nullam esse, vel levem culpam. Vid. Bon. loc.

» cit. \* (Sed ità genericè dictum, non placet) \*.

» Resp. 3. Etsi hoc præceptum obliget omnes etiàm.

» subditos, magis tamen Prælatos. Ratio prioris est,

» quià omnes sunt commembra, tenenturque sibi

» extrema officia Charitatis præstare. Ratio posterioris

» est, quià subditi ex Charitate, Prælati verò etiàm

» ex officio, et justitia tenentur. Undè peccare pos-

sunt etiàm graviter, veniales culpas non impediendo.
si vigor disciplinæ per hoc minuatur \* (Vide lib.

• 4. nu. 13.) Eademque ferè est ratio de patrefamilias,

præsertim erga liberos. Laym. 1. cit. n. 5. Pall.

» Trull. lib. 1. cap. 5. d. 13. et 15. et ceteri.

Strictiùs ergò tenentur ad correptionem Episcopi, Parochi, Prælati, Parentes, Confessarii, Domini, Mariti, Magistri, Tutores, et Curatores. Sed dubitatur, an hi teneantur ad corripiendum etiàm cum gravi damno proprio? Quodad Episcopos, et Parochos pertinet, non est dubitandum, quin ipsi tum ex officio, tum ex stipendio quod exigunt, teneantur ad subveniendum subditis, ac proptereà ad eos corrigendos, adhuc cum periculo vitæ, in eorum necessitate, non solum extrema, sed etiam gravi, ut communiter docent D. Th. 2. 2. quæst. 185. art. 5. ubi : Et ideò ubi subditorum salus exigit personæ Pastoris præsentiam; non debet Pastor personaliser gregem deserere.... nequè etiàm propter aliquod personale periculum imminens, ex illo Jo. 10. Bonus Pastor animam suam dat pro ovibus suis. Suar. D. g. sect 2. n. 4. Pal. tr. 6. D. 1. p. g. n. 12. Bonac. D. 3. qu. 4. p. 4. n. 5. Viva de 4. Præc. qu. 11. art. 6. n. 13. Mazz. t. 1. pag. 458. et Salm, tract. 21. cap. 6. n. 33. cum Con. Trull. Tap. et Vill. Utrum autem cum periculo damni proprii teneantur ad correptionem Parentes, Mariti, et alii ut suprà, qui nullum ad hoc stipendium recipiunt? Videntur affirmare Salmanticenses tr. 21. cap. 7. n. 58. dum dicunt quòd ipsi teneantur ad correptionem ex officio, ac proindè (addunt) ex justitià. Sed huic additioni seu doctrinæ

326 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

minimè acquiesco; nam licet verius teneantur Superiores ex officio magis quam ex mera charitate, ut docent Sanchez Pal. Cajet. Val. et dian. (contrà Suar. Tap. et Lorca) apud ipsos Salm. dicto n. 58.: attamen tale officium, cum ortum habeat ex obligatione sola pietatis, aut charitatis, non videtur obligare ex justitia ad tantum onus; aliud enim est teneri ex justitia ratione stipendii, ut tenentur Pastores, aliud ratione officii. Addunt Salm. ibid. n. 67. in fine. Concionatores teneri peccata publica reprehendere, etiàmsi ideò damna privata timeantur. Hoc tamen intelligendum, si ex reprehensione aliquis fructus speretur, et majus damnum commune non timeatur.

» Resp. 4. Ordo in correptione servandus est, » quem Christus præscripsit Matth. 18. scilicet pri-» mò, ut corripias privatim : deindè coram testibus: » tum ad Prælatum Ecclesiæ, sivè Superiorem defe-» ras. Excipe tamen I. Nisi præstet Superiori viro » probo, et prudenti, quam aliis testibus innotes-» cere; prout cautum est in Regula S. Aug. \* (Vide \* lib. n. 4. n. 243. et seq.) \* II. Nisi peccatum sit pu-» blicum, tunc enim potest publice corripi III. Nisi \* vergat in grave damnum tertii, aut Communitatis, » si Superiori non statim innotescat : v. gr. si quis » proditionem moliatur, hæresim occulte spargat; » tunc enim immediatè Superiori indicandum, quià » commune bonum præferendum est privato; Fill. » t. 28. cap. 7. n. 149. et 155. IV. Quandò corripien-» dus est contentus, ut Superiori statim significetur, » ut est apud quosdam religiosos, qui quoad hoc juri » suo renunciaverunt. Vid. Suar. Becan. Laym. htc., » Sanch, Fill, loc. cit.

# Ex dictus resolvitur.

» Qui facilè potest impedire peccatum mortale » proximi, et ob mali temporalis timorem neglexit, » peccat mortaliter. Ità Laym. Suar. Sanch. lib. 6, » mor. c. 18. Vid. Pal hic.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 527 » Si certo constet, fratrem perfectè emendasse » peccatum occultum, nec ex eo esse ullum pericu-» Îum relapsûs, vel damni ipsi, aut alteri, non licet » (etiàm in Soc. Jesu) denuntiare patri, vel Præla-» to, nisi frater expressè in istam denunciationem » consentiat. Sanch. 2. mor. l. 6. c. 18. n. 40. et 69. » Pal. de Cher. t. 6. disp. 3. p. 12. Fill. Trull. l. 1. c. » 5. d. 14. Swar. Hurt. disp. 163. et denique Card. de » Lugo Resp. mor. l. 4. d. 46. ubi tamen notat, in » Soc. Jesu casum esse rarissimum. (Vide 1. 4. n. » 245. ) \*. Ratio autem est, quià cessat motivum » charitatis, atque adeo ratio denunciandi : ideoque » est peccatum, et quidem ( ut Card. Lugo loc. cit. » notat ex Suar. ) mortale ex genere suo. Vid. Dian. » p. 4. t. 4. R. 71. » 3. Si Superior immediatus se solo possit delin-» quentem emendare, ità ut nullum periculum damni, » vel relapsûs ipsi, vel alteri, vel Communitati im-» mineat, videtur peccare manifestando Superiori mediato delictum. Pal. loc. cit. Trull. d. 16. n.... » 4. Prælati, et Magistratus tenentur aliquandò in-» quirere subditerum pecceta, ut corripiantur: non » tamen multum, et curiose de aliquo in particulari » rogare debent; nisi is speciale ejus signum dede-» rit : neque facilè admittere accusatores spontaneos; » quià illi specie boni communis sæpè se quærunt. » Hurt. etc. Dian p. 7. tract. 13. R. 10. et 12. » 5. Episcopi, Prælati Religiosorum, Pastores ani-\* marum tenentur etiam cum suo incommodo, imò » aliquandò cum vitæ periculo, adhibere diligentiam, » quam possunt, ut peccata publica et occulta im-» pediant; quià cum Christo pacti sunt curam, et sol-» licitudinem gregis; pro qua multa ab eo bona acci-» piunt. Hurt. t. 2. d. 162. sec. 7. §. 6. ( apud Dian. » p. 7. t. 3. R. 28. ) at que hanc esse omnium Patrum, > et Theologorum doctrinam, quam Christus verbo, » et exemplo docuerat : additque idem esse de magis-» tratibus, et concionatoribus. Licet verò hi non te-» neantur ad id ex justitia ( sicut prælati, et Magis326 Lib. II. Tract. III. Be Præcepto Charitatis.

minimè acquiesco; nam licet verius taneantur Superiores ex officio magis quam ex mera charitate, ut docent Sanchez Pal. Cajet. Val. et dian. (contrà Suar. Tap. et Lorca) apud ipsos Salm. dicto n. 58.: attamen tale officium, cum ortum habeat ex obligatione sola pietatis, aut charitatis, non videtur obligare ex justitia ad tantum onus; aliud enim est teneri ex justita ratione stipendii, ut tenentur Pastores, aliud ratione officii. Addunt Salm. ibid. n. 67. in fine. Concionatores teneri peccata publica reprehendere, etiàmsi ideò damna privata timeantur. Hoc tamen intelligendum, si ex reprehensione aliquis fructus speretur, et majus damnum commune non timeatur.

» Resp. 4. Ordo in correptione servandus est; » quem Christus præscripsit Matth. 18. scilicet pri-» mò, ut corripias privatim : deindè coram testibus : » tum ad Prælatum Ecclesiæ, sivè Superiorem defe-» ras. Excipe tamen I. Nisi præstet Superiori viro » probo, et prudenti, quam aliis testibus innotes-» cere; prout cautum est in Regula S. Aug. • (Vide \* lib. n. 4. n. 243. et seq.) \* II. Nisi peccatum sit pu-» blicum, tunc enim potest publice corripi III. Nisi » vergat in grave damnum tertii, aut Communitatis, » si Superiori non statim innotescat : v. gr. si quis » proditionem moliatur, hæresim occulte spargat; » tunc enim immediate Superiori indicandum, quià » commune bonum præferendum est privato; Fill. » t. 28. cap. 7. n. 149. et 155. IV. Quandò corripien-» dus est contentus, ut Superiori statim significetur, » ut est apud quosdam religiosos, qui quoad hoc juri » suo renunciaverunt. Vid. Suar. Becan. Laym. htc., » Sanch. Fill. loc. cit.

## Ex dictus resolvitur.

» Qui facilè potest impedire peccatum mortale » proximi, et ob mali temporalis timorem neglexit, » peccat mortaliter. Ità Laym. Suar. Sanch. üb. 6, » mor. c. 18. Vid. Pal bic.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 527 » Si certo constet, fratrem perfectè emendasse » peccatum occultum, nec ex eo esse ullum pericu-» lum relapsûs, vel damni ipsi, aut alteri, non licet • (etiàm in Soc. Jesu) denuntiare patri, vel Præla-» to, nisi frater expressè in istam denunciationem » consentiat. Sanch. 2. mor. l. 6. c. 18. n. 40. et 60. n Pal. de Char. t. 6. disp. 3. p. 12. Fill. Trull. l. 1. c. » 5. d. 14. Swar. Hurt. disp. 163. et denique Card. de » Lugo Resp. mor. l. 4. d. 46. ubi tamen notat, in » Soc. Jesu casum esse rarissimum. (Vide 1. 4. n. » 245. ) . Ratio autem est, quià cessat motivum » charitatis, atque adeo ratio denunciandi: ideoque » est peccatum, et quidem ( ut Card. Lugo loc. cit. » notat ex Suar.) mortale ex genere suo. Vid. Dian. » p. 4. t. 4. R. 71. » 3. Si Superior immediatus se solo possit delin-» quentem emendare, ità ut nullum periculum damni, » vel relapsûs ipsi, vel alteri, vel Communitati im-» mineat, videtur peccare manifestando Superiori mediato delictum. Pal. loc. cit. Trull. d. 16. n.... » 4. Prælati, et Magistratus tenentur aliquandò in-» quirere subditerum pecceta, ut corripiantur: non » tamen multum, et curiosè de aliquo in particulari » rogare debent; nisi is speciale ejus signum dede-» rit : neque facile admittere accusatores spontaneos; » quià illi specie boni communis sæpè se quærunt. » Hurt. etc. Dian p. 7. tract. 13. R. 10. et 12. » 5. Episcopi, Prælati Religiosorum, Pastores ani-\* marum tenentur etam cum suo incommodo, insò » aliquandò cum vitæ periculo, adhibere diligentiam, » quam possunt, ut peccata publica et occulta im-» pediant; quià cum Christo pacti sunt curam, et sol-» licitudinem gregis; pro qua multa ab eo bona acci-» piunt. Hurt. t. 2. d. 162. sec. 7. §. 6. ( apud Dian. » p. 7. t. 3. R. 28. ) attrue hanc esse omnium Patrum, > et Theologorum doctrinam, quam Christus verbo, » et exemple docuerat : additque idem esse de magis-

» tratibus, et concionatoribus. Licet verò hi non te-» neantur ad id ex justitià ( sicut predati, et Magis526 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.
minimè acquiesco; nam licet veriùs teneantur Superiores ex officio magis quam ex meia charitate, ut docent Sanchez Pal. Cajet. Val. et dian. (contrà Suar. Tap. et Lorca) apud ipsos Salm. dicto n. 58.: attamen tale officium, cum ortum habeat ex obligatione sola pietatis, aut charitatis, non videtur obligare ex justitia ad tantum onus; aliud enim est teneri ex justitià

ratione stipendii, ut tenentur Pastores, aliud ratione officii. Addunt Salm. ibid. n. 67. in fine. Concionatores teneri peccata publica reprehendere, etiàmsi ideò damna privata timeantor. Hoc tamen intelligendum, si ex reprehensione aliquis fructus speretur, et majus

damnum commune non timeatur.

» Resp. 4. Ordo in correptione servandus est, » quem Christus præscripsit Matth. 18. scilicet pri-» mò, ut corripias privatim : deindè coram testibus: » tum ad Prælatum Ecclesiæ, sivè Superiorem defe-" ras. Excipe tamen I. Nisi præstet Superiori viro » probo, et prudenti, quam aliis testibus innotes-» cere; prout cautum est in Regula S. Aug. • (Vide » lib. n. 4. n. 243. et seq.) \* II. Nisi peccatum sit pu-» blicum, tunc enim potest publice corripi III. Nisi » vergat in grave damnum tertii, aut Communitatis, » si Superiori non statim innotescat : v. gr. si quis » proditionem moliatur, hæresim occulte spargat; » tunc enim immediate Superiori indicandum, quià » commune bonum præferendum est privato; Fill. » t. 28. cap. 7. n. 149. et 155. IV. Quandò corripien-» dus est contentus, ut Superiori statim significetur, » ut est apud quosdam religiosos, qui quoad hoc juri » suo renunciaverunt. Vid. Suar. Becan. Laym. htc., » Sanch, Fill, loc, cit.

## Ex dictus resolvitur.

» Qui facile potest impedire peccatum mortale » proximi, et ob mali temporalis timorem neglexit, » peccat mortaliter. Ità Laym. Suar. Sanch. lib. 6. » mor, c. 18. Vid. Pal htc.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 527 » Si certo constet, fratrem perfectè emendasse » peccatum occultum, nec ex eo esse ullum pericu-» Îum relapsûs, vel damni ipsi, aut alteri, non licet » (etiàm in Soc. Jesu) denuntiare patri, vel Præla-» to, nisi frater expressè in istam denunciationem » consentiat. Sanch. 2. mor. l. 6. c. 18. n. 40. et 69. » Pal. de Char. t. 6. disp. 3. p. 12. Fill. Trull. l. 1. c. » 5. d. 14. Swar. Hurt. disp. 163. et denique Card. de » Lugo Resp. mor. l. 4. d. 46. ubi tamen notat, in » Soc. Jesu casum esse rarissimum. (Vide 1. 4. n. » 245. ) . Ratio autem est, quià cessat motivum » charitatis, atque adeo ratio denunciandi : ideoque » est peccatum, et quidem ( ut Card. Lugo loc. cit. » notat ex Suar. ) mortale ex genere suo. Vid. Dian. » p. 4. t. 4. R. 71. » 3. Si Superior immediatus se solo possit delin-» quentem emendare, ità ut nullum periculum damni, » vel relapsûs ipsi, vel alteri, vel Communitati im-» mineat, videtur peccare manifestando Superiori » mediato delictum. Pal. loc. cit. Trull. d. 16. n.... » 4. Prælati, et Magistratus tenentur aliquandò in-» quirere subditerum peccata, ut corripiantur: non » tamen multum, et curiose de aliquo in particulari » rogare debent; nisi is speciale ejus signum dede-» rit : neque facilè admittere accusatores spontaneos; » quià illi specie boni communis sæpè se quærunt. » Hurt. etc. Dian p. 7. tract. 13. R. 10. et 12.
» 5. Episcopi, Prælati Religiosorum, Pastores ani-\* marum tenentur etiam cum suo incommodo, imò » aliquandò cum vitæ periculo, adhibere diligentiam, » quam possunt, ut peccata publica et occulta im-» pediant; quià cum Christo pacti sunt curam, et sol-» licitudinem gregis ; pro qua multa ab eo bona acci-» piunt. Hurt. t. 2. d. 162. sec. 7. §. 6. ( apud Dian. » p. 7. t. 3. R. 28. ) at que hanc esse omnium Patrum. > et Theologorum doctrinam, quam Christus verbo, » et exemplo docuerat : additque idem esse de magis-» tratibus, et concionatoribus. Licet verò hi non te-

» neuntur ad id ex justitia ( sicut preelati, et Magis-

- Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.
- » tratus), tenentur tamen peccata publica corripere » (sed non facilè Prælatorum, et Religiosorum,
- » quorum auctoritas ad bonum commune est neces-
- » saria), etiamsi non sit spes emendationis. Con.
- » Hurt. Dian. loc. cit. R. 13.
  - » 6. Correptio adhibenda est non semper statim,
- » sed cum major fructus speratur. Hinc interdum » permitti potest reiteratio peccati, ut ferventiùs re-
- » sipiscat. Dian. p. 7. t. 3. R. 29. et 30. ex Reg. Fill.
- » Trull. Nequelsufficitisemel esse factam correptionem,
- » sed iterum debet iterumque tieri, quamdiu speratur
- » fructus. ibid. R. 32.

#### DUBIUM V.

#### DE SCANDALO,

#### ARTICULUS I.

# Quid, quotuplex sit et quale peccatum?

- 43 Quale est scandalum activum, et quale Passivum?
- 44 Resolutio plurimorum casuum apud Busembaum.
- 45 Quandò scandalum sit speciale peccatum?
- 46 An circumstantia inductionis sit necessario in Confessione explicanda?
- 47 An liceat petere aliquando a parato ad peccandum id quod ille non præstabit sine peccato?
- 3 » Kesp. 1. Scandalum dicitur peccatum occa-» sionatum, et est duplex; Activum, et Passivum.
  - » Activum est dictum, vel factum (quo nominè etiàm
  - » omissio intelligitur) minus rectum, et præbens
  - » alteri occasionem ruinæ spiritualis. Ex S. Thom.
  - .» 2. 2. quæst. 43. art. 1. Sanch. Azor. Laym. c. 13.
  - » Bon. d. 2. quæst. 4. p. 2. Dixi minus rectum, hoc
  - » est, quòd vel in se malum sit, ut si loquaris » turpia coram adolescente; vel mali speciem ha-
  - » beat, ut si justa de causa, coram aliis eam ignoran-
  - » tibus, comedas carnes die vetito. Scandalum Acti-
  - » vum aliud est per se tale; aliud per accidens. Per

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. » se dicitur, quandò directè intenditur alterius rui-» na; id est, sì ideo aliquid fiat, ut aliquis ad pec-• catum inducatur : v. gr. si adulter alienam solicitet ad adulterium. Per accidens dicitur, quan-· dò indirecte, et interpretative tantum causatur » alterius peccatum; ut si quid facias, quod tibi in mentem venit, aptum ad inducendum alte-» rum hîc et nune ad peccatum, et nihilominus » facis, ut si coram pusillis pecces, vel die vetito » carnes comedas, non dicendo, quòd habeas ve-» niam : Item, si Clericus domi suæ alat mulierem » populo suspectam, esto absit omne peccatum, et » peccandi periculum. Vid. Sa. v. Clericus, Laym. » Bon. l. c. Scandalum Passivum est ipsa ruina, sivè » peccatum, in quod labitur proximus, ex occasione » alterius dicti, vel facti. Quod dividitur in Datum, » seu Pusillorum, quod oritur ex activo : et in Accep-\* tum, quod non oritur ex activo, sed ex ipsius sumentis malitià : quale erat odium, et invidia Pha-» risæorum in Christum, occasione ejus dictorum.

» 1. Ad scandalum activum non requiri, ut de facto » passivum consequatur; sed satis esse quòd data sit » occasio, ex quà naturà suà sequi possit: ut si quem » inducere velis ad peccatum, qui tamen non con-» sentiat; sicut etiàm contrà, passivum potest dari sinè

» vel factorum : undè hoc dicitur Pharisaicum. Ex

» activo. Laym. ibid.

his patet:

2. Scandalum passivum non esse speciale peccatum, nequè addere circumstantiam aggravantem;
verb. gr. qui viso alterius furto, etiàm furatur, non ideò peccat gravius. Laym. ibid.

» 3. Non semper esse scandalum, si peccas coram » aliis, sed tantùm quandò, attentis circumstantiis » tam personæ agentis, quàm coram quibus fit actua, » potest probabiliter timeri, ne per hunc actum tra- » hantur ad peccatum, qui aliàs peccaturi non es- » sent. Sanch. Laym. l. 2. tr. 3. c. 13.

4. Omne scandalum activum, directe intendens
 Tom, I.

530 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

- » ruinam proximi, est speciale peccatum contrà Cha-
- » ritatem, ut habet communis sententia. An verò
- » idem sit, quandò intenditur indirectè, controver-
- » tunt Scholastici, et parum refert ad praxim. Sanch.
- . 1.7. c. 6. et o. Azor. 1. part. l. 4. c. 7. Bonac. loc. cit,

# Undè resolves hos Casus,

- 1. Mortaliter peccat, qui alteri dat occasionem
- 44 » ruinæ mortalis, nisi indeliberatio excuset : et sic
  - » opus indifferens, vel veniale sæpè transit in mor-
  - » tale, ratione scandali, v. g. si jocosum verbum pro-» ferat Religiosus coram fæminis, vel iis, qui indè

  - » occasionem peccati mortalis sumere possunt Laym.
  - l.c.
  - » 2. Venialiter peccat ratione scandali, qui alteri
  - » dat occasionem ruinæ venialis tantum. Quod verum
  - » est, etsi directè illam intendat, et quidem per ac-
  - » tum mortalem. Sanch. l. 1. c. 6. n. 11. ex communi
  - » contrà Suar. Ratio autem est, quià ruina est parva.
  - » Et patet a simili, ut si quis per fornicationem in-

  - » tendat furari rem minimam, furtum tantum erit
  - veniale.
  - » 3. Scandalizans committit, præter peccatum scan-» dali, etiam peccatum ejus speciei, ad quod alte-
  - » rum inducit : ideoque confiteri debet speciem pec-

  - » cati mortalis, per quod, et ad quod induxit, cum
  - » numero inductorum, vel qui probabiliter induci
  - » potuerunt. Sanch. Azor. Laym Bonac. l. c. Card. de
  - » Lugo de pænit. d. 16. s. 4. Dian. de Sacr. tom. 2. tr. 4.
  - » r. 114. Excipit tamen Card. de Lugo 1. c. si præter
  - » intentionem scandalum dederit. Tamb. de Exped.
  - » Conf. l. 2. c. 1. n. g. cum Lugo ait, quoad inductos,

  - » sufficere, si dicas: Fui multis occasio peccandi meo
  - » exemplo. \* (Vid. lib. 5. n. 46.) \*
    - . 4. Etsi is, qui scandalizavit alios, teneatur illis
    - » rursus dare bonum exemplum, ut inquit Sa, si quis
    - » tamen nudo exemplo suo alios ad furtum induxit,
    - » neque alio peculiari modo v. gr. exhortatione, con-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 331

» silio, mandato est cooperatus, non tenetur ad res-

» titutionem, quià talis inductio est tantum contrà » Charitatem, non contra Justitiam, (\* Ità etiàm,

» Sanch. Dec. l. 1. c. 6. n. 5. et Salm. de Rest. » c. 1. n. 114. cum Mol. Bon. Dic. et aliis communiter

c. 1. n. 114. cum Mol. Bon. Dic. et alus communiter cum Roncaglia de Car. c. 6. qu. 2. qui recte ait, quòd licet is peccet etlam contrà justitiam, juxtà probabi-

• liorem sententiam, quam sequemur n. seq. 45. non,

tenetur tamen ad restitutionem, quià non est causa,

» sed tantum occasio damni. Vide n. seq. in fine.)\*
» Idem docet Less. si cum Cajo v. g., potares ea in-

» tentione, ut ipse, consumptis pecuniis, furare-» tur. Vid. Less. cap. 9. d. 16. n. 110.

», Non censetur dare scandalum, qui licet publice

» peccet, facit id tamen coram iis, qui vel sunt ità » viles, vel infantes, aut improbi, ut nemo moveatur

ad peccatum; vel qui sunt ità promti, v. gr. si quis
fornicetur coram aliis, qui sunt parati idem facere,

» nec ejus exemplo moventur; vel si coram mansue-

tis quis contendat, rixetur, vel alium cædat. Sanch.

1. mor. c. 6. n. 6.

» 6. Non ideò factum aliquod est scandalum quià,

alius incipit de tali homine malè suspicari, aut

» sentire, quià hic non peccat, si ob sufficientia in-» dicia suspicetur. Secus tamen est, si incipiat malè

sentire de Fide Catholica, Clero, Ordine Religioso, vel minus ad pietatem affici. Undè patet facilius,

\* dari scandalum ab iis, qui sunt magna auctorita-

» te, vel pietatis existimatione, quam ab aliis. Con.

» d. 32. n. 33.

Hic operæ pretium est ad trutinam revocare tres quæstiones valdè scitu, et ad praxim necessarias. Quæstio I. Quandonam scandalum sit speciale peccatum? Adsunt tres sententiæ. Prima asserit tunc tantium scandalum esse speciale peccatum contrà charitatem, quandò directè intenditur spiritualis ruina proximi. Ità Sanch. dec. l. 1. c. 6, n. 3. Bonac. tom. 2. d. 2. de Peccatis quæst. 3. punct. 2. §. unic. n. 13. cum Pal. Azor. Bann. Trull. etc. apud Salm.

tr. 21. c. 7. n. 51. Ratio horum DD. quià, ut peccatum aliquod sit specialiter distinctum, requiritur, ut habeat specialem finem contrà virtutem oppositam. At cum proximi ruina non intenditur, non specialiter læditur chafitas, sed potiùs illa virtus, ad quam lædendam proximus inducitur: Ideò tale scandalum ad illam speciem reducitur peccati, ad quod proximus inducitur; sivè directè, jussu, consilio; sivè indirecte. verbis, aut exemplo.

Secunda sententia, quam tenent Lugo D. 16. sect. 4. ex n. 157. cum Navar. et Tamb. Meth. exped. Conf. l. 2. c. 1. n. 105. cum aliis recentiorious, distinguit, et dicit posse aliquem tripliciter inducere alterum ad peccatum. I. Directè et formaliter, intendendo illius spiritualem ruinam. II. Directè, sed non formaliter, quandò scilicet vult, ut alter castitatem violet : non jam ut animam perdat, sed ut ipsi inducenti satisfaciat. III. Indirecte, nempe quando ex suo exemplo alter accipiet occasionem peccandi. Hine ajunt, quòd si scandalum accidat primo et secundo modo, peccet scandalizans, non solum contrà charitatem, sed etiàm contrà virtutem, ad quam lædendam proximum inducit. Quandò verò tertio modo peccat, scilicet prævidendo, sed non intendendo peccatum proximi, tunc peccat tantum contrà charitatem, non autem contrà virtutem quæ læditur, unde non tenetur illius speciem explicare. Ratio, quià reliquæ virtutes non obligant, saltem graviter (proùt ait Lugo), ut impediamus in aliis vitia opposita, sed tantum ne positive intendamus proximum inducere ad eas offendendas.

Tertia sententia, cui subscribo, tenet, quòd qui directè vel indirectè inducit proximum ad peccatum, dupliciter peccet, scilicet tam contrà charitatem, quam contra virtutem, ad quam lædendam proximum Inducit. Quòd peccet contrà charitatem, mihi videtur non posse negari, et nequeo acquiescere primæ sententiæ expositæ. Si enim charitas obligat ad proximum corrigendum, et impediendum, cum possumus, ne ruat in peccatum; quantò magis obligat ad eum Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 53

non impellendum ad peccatum consilio, vel exemplo? Nec obstat ratio allata, quòd ad charitatem lædendam requiratur finis eam lædendi specialis; nam generaliter sufficit ponere destructivum cujusvis virtutis, ut illa offendatur, etsi hoc non intendatur; proùt si quis occidit immicum in Ecclesia, etiamsi non intendat Religionem offendere, tamen non solum peccat contrà justitiam, sed etiàm contrà Religionem, cum ipso facto illam lædat. Et sic tenent Lugo l.c. n. 159. Tourn. tom. 3. p. 327. v. Tota, Roncag. de Scand. c. 6. quæst. 2. Tamb. loc.c. Salm. l. c. n. 53. cum Soto, Val. Suar. Tap. Prad. Et hanc expresse docet S. Thomas, quamvis enim Sanch. citet ipsum pro sua sententia in 2. 2. q. 43. a. 3. verumtamen a. 1. ad 4. S. Doctor ità loquitur: Quando aliquis suo malo verbo, vel facto intendit alium ad peccandum inducere; vel etiamsi ipse hoc non intendat, ipsum factum est inductivum ad peccandum; tunc ille dat occasionem ruinæ, unde vocatur scandalum activum. Quòd autem is peccet etiàm contrà virtutem, ad quam lædendam proximum (etsi indirectè) inducit, Ratio est, quià quælibet virtus non solùm contrarios prohibet actus, sed etiàm prohibet, ne detur occasio aliis inductiva ad peccandum; tunc enim occasio illa, esto non sit causa de se influxiva, est tamen causa moralis, ut proximus peccet, dicitur causa moralis, quæ in substantia æquivalet causæ directæ inductive ad peccatum, cum sine ea proximus non peccaret. Ità Cajet. 2. 2. q. 43. art. 1. Sanch. l. c. Roncaglia loc. ut sup. Tournely l. c. et Salm. n. 55. cum Laym. Vide dicenda in quæst. III. n. 47. circa fin. Qui tamen suo exemplo induceret alium ad furandum, licet peccet contrà justitiam duplici peccato,, non tenetur tamen ad restitutionem, ut comm. docent DD. Molina D. 34. n. 2. Bon. D. 1. q. 2. p. 11. n. 14. Sanch. Dec. l. 1. c. 7. n. 15. Roncaglia (vide l. c.) et Salm. de Rest. tr. 13. c. 1. n. 114. (contrà Tourn, t. 3. p, 329. in fin. cum Antoine). Ratio, quià exemplum illud non est causa directè influxiva, sed tantum occasio, quæ non præstat ad furandum positivum influxum, qui requiritur ad obligationem restitutionis.

Ouæstio II. An circumstantia inductionis ad fornicationem sit in Confessione explicanda? Negant Lugo de Pan. D. 16. et Tamb. in Meth. Conf. c. 3. §. 4. n. 24. cum Jo. Sanch. et Vasq. Leandr. cum aliis apud Salm. de Pan. c. 8. n. 107. qui dicunt sufficere sateri fornicationem, quià malitia inductionis sivè scandali (ut ajunt) jam habetur, licet non gravis, quando aliquis non solicitat, sed consentit; adhuc enim participat cum altero in suo peccato, et est causa cooperans ad ejus ruinam: quare solum videtur aggravari magis hæcmalitia intrà eamdem speciem, quandò quis positive solicitat. Et idem ait Lugo dicendum de collocutione turpi, et simili. Contradicunt tamen Sanch. Dec. l. 1. c. 6. n. 14. Pal. tom. 1. tr. 6. D. 6. p. 3. n. 4. et Sal. cum Diana, Con. Fill. etc. dicentes, omnino explicandam esse circumstantiam solicitationis, cùm hæc sit peccatum distinctum a peccato, ad quod proximus inducitur. Hâc tamen ratione non obstante, videtur satis probabilis prima sententia Lugonis, cùm etiam in cooperatione ad fornicationem adsit peccatum contrà charitatem, benè Distinctum a peccato cooperationis ad fornicationem, cooperando ad ruinam alterius partis, juxtà mox dicta in quæstione antecedenti, et dicenda in quæst. sequenti; Undè infert Lugo, inductionem non esse nisi circumstantiam aggravantem intra eamdem speciem, non necessariò explicandam, juxtà sententiam quam referemus l. 6. ex n. 467.

Ex hâc autem sententià Lugonis, et aliorum ut suprà, scil. quòd circumstantia solicitationis sit ejusdem speciei, quàm cooperatio ad fornicationem, infertur, quòd cooperatio ad fornicationem (licet in ipsă fornicatione necessariò contenta) sit peccatum distinctum tam contrà castitatem, quàm contrà charitatem; Undè qui fornicatur, secundum hanc sententiam, non unum peccatum committit, sed plura contrà castitatem; et tot (ut arguo) quot peccata tu committeres, si ad invicem cum altero pollutionem faceres; Tune enim unum peccatum ageres, quia te polluis; secun-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 335 dum, quia polluis alterum (idque jam tenet Tourn. 1. 3. p. 337. v. Ex his, ubi ait quod fornicans dupliciter peccet, propter fornicationem propriam, et propter alienam); tertium, quià cooperaris, ut alter te polluat; præter duo alia peccata, quæ committis contrà charitatem, cooperando ad pollutionem illius; et ad actionem ipsius, ut tu polluaris. Omnia hæc peccata enumerantur etiàm in fornicatione; et pariter in sodomià, adulterio, et incestu. Hæc autem diversa peccata non certè sunt explicanda in Confessione ab eo qui fornicatur, nam sufficienter illa exprimit fatendo fornicationem; et ut ipse fornicando jam confusè illa apprehendit, ità etiàm in confuso Confessarius ipsa intelliget.

Dici posset cum Suar. apud Salm. tr. 21. c. 12. de Peccat. n. 60. quòd, cùm plura objecta mala respiciunt unum actum, tunc unum peccatum constituant, etiàmsi per se seorsim divisum unumquodque objectum eorum suam propriam malitiam complete haberet, proùt dicit Spor. de Pænit. c. 3. n. 435. de Sacerdote celebrante in mortali, qui licet plures actiones per se malas perpetret, nempè indignè consecrando, sumendo, etc. tamen, ut tenet Sporer, quià omnes illæ actiones unum ministerium Sacrificii respiciunt, unum sacrilegium ipse committit. Et sic parîter dici posset in fornicatione, ubi, quamvis plures actiones pravæ concurrant omnes per se singularem malitiam habentes, quià tamen unum peccatum fornicationis respiciunt, ideò (præciso peccato inductionis) unum peccatum constituunt. Sed regulam, quam ponit Suar. ut suprà, negant Sal. n. 69. l. c. et dicunt, quòd sicut plura objecta prava, specificè distincta in uno actu (puta in occisione Sacerdotis), plura peccata efformant specie diversa; ita plura objecta ex se propriam malitiam completam habentia, etiàm in uno actu plura peccata uumero diversa constituant. Quòd autem Missa celebrata in mortali sit unum Sacrilegium, hoc negamus cum Croix. Vide dicenda l. 4. n. 48. His tamen non obstantibus, non improbo opinionem eorum, qui

dicunt fornicationem esse unum peccatum; sed magis mihi arridet sententia *Lugonis*, ut suprà, qui in quacumque fornicatione plura peccata agnoscit. Unus-

quisque abundet in sensu suo.

Quæstio III. An sit peccatum scandali petere ab alio aliquid, quod ipse non præstabit sinè peccato, si jam paratus sit ad peccandum? Hîc distinguendum: si res quæ petitur sit de se intrinsecè mala, ità ut nullo modo præstari possit sinè peccato, proùt est petere fornicationem a meretrice paratà, non desunt plures DD. qui dicunt non esse peccatum scandali; quià, cùm talis mulier sit semper in actuali aut virtuali voluntate peccandi, non censetur graviter, sed leviter cooperari, qui occasionem ei præbet peccatum illud exequendi. Ità Sotus l. 6. de Just. quæst. 1. art. 5. item Henrig. Azor. Valent. Medin. Salon. Manuel, Lop. etc. apud Sanch. Dec. l. 1. c. 6. n. 13. cum Conick. et Salas. ap. Bon. de Panit. quast. 5. Sect. 2. p. 2. §. 3. diff. 3. n. 19. et 20. Veneror tantorum DD. auctoritatem, sed non auderem recedere a sententià contrarià, quam sequendam censeo, et tenent Sanch. loc. cit. n. 14. cum Cajet. Nav. et Fill. item Bonac. de Peccat. D. 2. quæst. 4. p. 2. §. un. n. 21. Ronc. tract. 6. de Char. c.6. quæst. 6. Tamb. Dec. l. 5. c. 1. §. 4. n. 65. et Spor. in V. Præc. c. 1. ex n. 45. qui vocat communem et certam, Ratio mihi valdè potens, quià, licet meretrix sit in actuali voluntate peccandi, certè tamen sibi infert ruinam graviter majorem, opere complendo illud particulare fornicationis peccatum. Is igitur, qui illi cooperatur ad peccatum consummandum, dupliciter graviter peccat, tum contrà charitatem, tum contrà castitatem, ut mox meliùs patebit ex infrà dicendis.

Si autem res quæ petitur sit indifferens, et bene possit præstari sinè peccato alterius, ut esset petere mutuum ab usurario, juramentum a falsum juraturo, Sacramentum a Sacerdote peccatore; et similia; prima sententia tenet, non esse peccatum grave, petere prædicta sinè justà causà. Ratio, quià, ut ajunt, cùm usurarius ille, aut Sacerdos, etc. jam habeat volunta-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Prox. Dub. V. Art. I. 337 tem deliberatam peccandi, non inferes ipsi grave damnum, si proponas illi occasionem, qua exequatur peccatum præter tuam intentionem; ea enim anticipatio operis externi peccatum illius tantùm accidentaliter variat. Ità Lugo de Just. D. 25. ex n. 234. Cajet. 2. 2. q. 78. a. 4. et in Summa v. Usura, Sot. l. c. dub. 1. Nav. summa c. 17. n. 262. Sa v. Usura, n. 5. item Arag. Led. et alii ap. Sanch. Dec. l. 3, c. 8. n. 23, et

probabilem putant ipse Sanch. Pall. et Tamb.

Secunda verò sententia, quam amplectimur, tenet id esse peccatum mortale tam contrà charitatem, quàm contrà virtutem, ad quam lædendam occasio proximo præbetur, petendo ab illo mutuum, Sacramentum, aut juramentum sinè gravi causa; nam, cum adsit gravis causa, petens omnino excusatur, ut docet D. Th. 2. 2. quæst. 78. art. 4 cum S. Aug. Elbel. de Scand. n. 365. et aliis comm. ap Salm. de Contract. c. 3. n. 120. quià licitè potest homo, causå alicujus sui notabilis boni, permittere peccatum alterius, quod provenit tantùm ex illius malitia. Petens autem sinè justa causa peccat primò contra charitatem, quià est causa moralis, ut proximus patiatur grave damnum spirituale; nam præscindendo a quæstione, an actus externus augeat malitiam actûs interni, ut tenet Scotus, et sui Discipuli cum Dupasq. Theol. tom. 4. Disp. 2. quæst. 5. quià (ut dicunt) integritas, seu difformitas actûs externi diversa est ab integritate actûs interni, cum actus externi et interni sint diversæ rationis : Vel an, manente voluntate plena erga peccatum, actus externus nihil addat malitiæ actui interno, ut tenent probabiliùs D. Th. Gonet in Clypeo to. 3. diss. 7. art. un Estius 1. 2. dist. 42. §. et alii, quià tota malitia actus externi consistit in voluntate. Sed quidquid sit de hoc, etiam Thomistæ, prout declarat Estius, dicunt, quòd, cum contingit perpetratione operis mali voluntatem magis affici ad rem concupitam, tunc sinè dubio per opus externum addatur aliquid malitiæ, quia tunc ipsius voluntatis malitia augetur. Quapropter, quamvis, speculativè loquendo, Tom. I.

sit probabilior Thomistarum sententia, practicè tamen dicimus, quòd ex communiter contingentibus per actum externum semperaugeatur malitia voluntatis, ob ejus majorem complacentiam, conatum, diuturnitatem, etc. ut advertit benè Habert de Act. Hum. c. 8. q. 2. Hinc Estius loc. cit. in fin. sic concludit : Caterum, quoniam externum opus revera peccatum est, hinc fit, ut semper dicendum sit plus mali eum fecisse qui peccatum opere perpetravit, qu'am qui in sola voluntate continuit. Cum igitur peccator actu externo notabilem majorem ruinam sibi infert, non potest excusari a peccato gravi contrà charitatem, qui sinè gravi causa cooperatur illi ad opus exequendum, ut ait etiàm. Tourn. t. 3. p. 427. v. ex his: Charitas enim nos obligat ad vitandum damnum grave proximi, quotiescumque sinè notabili incommodo id possumus. Cum autem habemus gravem causam petendi, non possumus sinè gravi incommodo a petendo abstinere; et ideò tunc equidem excusamur; secùs verò, si causa sit levis, et tantò magis si sit illicita, aut vana. Ità Bus. n. 49. Sanch. Dec. l. 3. c. 8. n. 22. et 23 cum Valent. Arag. et Conrad. Sylvest. v. Usura. 7. q. 1. Molin. tom. 2. de Just. D. 335. Concl. 4. Ronc. tr. 6. q. 6. de Car.c. 6. q.6. Tamb. Dec. l. 5. c. 1. §. 4. n. 76. Salm. de Contract. c. 3, n. 123. et tract. 21. c. 8. n. 123. cum Pal. Bann. et Trull. Bonac. de Pecc. D. 2. q. 4. p. 2. n. 21. cum Suar. et Fill. et censet Bon. rationem primæ sententiæ non videri satis firmam. Item Sporer in V. Præc. c. 1. n. 46. cum S. Antonin. Vasq. Pont. Palud. Aug. et aliis ap. AA. cit. Et eamdem nostram sententiam sequitur etiam P. Elbel, de Scand. n. 365. asserens hanc esse communem.

Probabiliter tamen Sporer n. 47. cum Less. Hurt. et aliis excusat ab hoc peccato contrà charitatem petentem sinè justa causa mutuum ab usurario parato, si usurarius ob multitudinem petentium æquè certè ac facilè præstabit alteri pecuniam illam ad usuras; quià tunc non adest obligatio impediendi peccatum, quod ille æquè certè aliàs patraret. Verùm dicimus,

Cap. II. De Præc. Charit. erga Prox. Dub. V. Art. II. 539 quòd petens sinè gravi causa, etiàm in casu mox posito, non excusetur ab alio peccato gravi contrà virtutem, ad quam lædendam mortaliter inducit proximum. Et hoc, etiàmsi daretur casus, quem practicè jam diximus moraliter impossibile esse evenire, quòd opere externo non augeretur malitia proximi parati ad peccandum. Ratio, quià sinè justa causa numquam licet cooperari ad actionem objective malam: concurrere enim moraliter, etsi permissivè, ad actum objectivè malum sinè justa causa, per se semper est malum; prout certum est, quod inducere amentem ad pejerandum, fornicandum, etc. etiamsi ille non peccat, sit grave peccatum contra virtutes oppositas, ut communiter dicunt Salm. de Leg. c. 3. n. 49. et Bus. n. 155. cum Laym. Bonac. Pal. Sanch. Gran. etc. Hinc eodem modo petens sinè gravi causa mutuum ab usurario, Sacramentum a Sacerdote peccatore, quamvis parato, peccat non solum contrà charitatem, sed etiàm contrà justitiam, aut Religionem, ut dicunt Salm. 1. c. de Contract, c. 3. n. 123. et de Sacr. c. 8. n. 36. Sanch. Bec. l. c. cum Sylvest. Mol. Valent. Pal. Trull. Villal. Ban. Tap. apud Salm. in fine.

Notant autem Sporer loc. cit. n. 75. et Pontius de Matr. l. 5. c. 18. n. 51. cum Soto, et Cajet. quòd ad mutuum licitè petendum ab usurario non requiratur præcisa necessitas, sed sufficiat quævis notabilis utilitas, sivè ad conservationem, sivè ad decentiam statûs, aut familiæ: puta (ut ait Pon. cum iisdem DD. cit.) si vir nobilis petat mutuum ad exercenda torneamenta cum suis amicis, et aliàs abstinendo aliquam notam

incurreret.

## ARTICULUS II.

An, et quando Scandalum passivum permitti possit? an ob illud vitandum aliquid omitti debeat?

<sup>48</sup> Quando Scandalum passivum permitti possit? 49 An sufficiat sola utilitas ad petendum mutuum ab usura-

sit probabilior Thomistarum sententia, practice tamen dicimus, quòd ex communiter contingentibus per actum externum semperaugeatur malitia voluntatis, ob ejus majorem complacentiam, conatum, diuturnitatem, etc. ut advertit benè Habert de Act. Hum. c. 8. q. 2. Hinc Estius loc. cit. in fin. sic concludit : Caterum , quoniam externum opus revera peccatum est, hinc fit, ut semper dicendum sit plus mali eum fecisse qui peccatum opere perpetravit, quam qui in sola voluntate continuit. Cum igitur peccator actu externo notabilem majorem ruinam sibi infert, non potest excusari a peccato gravi contrà charitatem, qui sinè gravi causa cooperatur illi ad opus exequendum, ut ait etiam. Tourn. t. 3. p. 427. v. ex his: Charitas enim nos obligat ad vitandum damnum grave proximi, quotiescumque sinè notabili incommodo id possumus. Cum autem habemus gravem causam petendi, non possumus sinè gravi incommodo a petendo abstinere; et ideò tunc equidem excusamur; secus verò, si causa sit levis, et tantò magis si sit illicita, aut vana. Ità Bus. n. 49. Sanch. Dec. l. 3. c. 8. n. 22. et 23 cum Valent. Arag. et Conrad. Sylvest. v. Usura. 7. q. 1. Molin. tom. 2. de Just. D. 335. Concl. 4. Ronc. tr. 6. q. 6. de Car.c. 6. q.6. Tamb. Dec. l. 5. c. 1. §. 4. n. 76. Salm. de Contract. c. 3. n. 123. et tract. 21. c. 8. n. 123. cum Pal. Bann. et Trull. Bonac. de Pecc. D. 2. q. 4. p. 2. n. 21. cum Suar. et Fill. et censet Bon. rationem primæ sententiæ non videri satis firmam. Item Sporer in V. Præc. c. 1. n. 46. cum S. Antonin. Vasq. Pont. Palud. Aug. et aliis ap. AA. cit. Et eamdem nostram sententiam sequitur etiam P. Elbel, de Scand. n. 365. asserens hanc esse communem.

Probabiliter tamen Sporer n. 47. cum Less. Hurt. et aliis excusat ab hoc peccato contrà charitatem petentem sinè justa causa mutuum ab usurario parato, si usurarius ob multitudinem petentium æquè certè ac facilè præstabit alteri pecuniam illam ad usuras; quià tunc non adest obligatio impediendi peccatum, quod ille æquè certè aliàs patraret. Verùm dicimus,

Cap. II. De Præc. Charit. erga Prox. Dub. V. Art. II. 539 quòd petens sinè gravi causa, etiàm in casu mox posito, non excusetur ab alio peccato gravi contrà virtutem, ad quam lædendam mortaliter inducit proximum. Et hoc, etiàmsi daretur casus, quem practicè jam diximus moraliter impossibile esse evenire, quòd opere externo non augeretur malitia proximi parati ad peccandum. Ratio, quià sinè justa causa numquam licet cooperari ad actionem objective malam: concurrere enim moraliter, etsi permissivè, ad actum objectivè malum sinè justa causa, per se semper est malum; prout certum est, quod inducere amentem ad pejerandum, fornicandum, etc. etiamsi ille non peccat, sit grave peccatum contra virtutes oppositas, ut communiter dicunt Salm. de Leg. c. 3. n. 49. et Bus. n. 155. cum Laym. Bonac. Pal. Sanch. Gran. etc. Hinc eodem modo petens sinè gravi causa mutuum ab usurario, Sacramentum a Sacerdote peccatore, quamvis parato, peccat non solum contrà charitatem, sed etiàm contrà justitiam, aut Religionem, ut dicunt Salm. 1. c. de Contract. c. 3. n. 123. et de Sacr. c. 8. n. 36. Sanch. Bec. l. c. cum Sylvest. Mol. Valent. Pal. Trull, Villal, Ban, Tap, apud Salm, in fine.

Notant autem Sporer loc. cit. n. 75. et Pontius de Matr. l. 5. c. 18. n. 51. cum Soto, et Cajet. quòd ad mutuum licitè petendum ab usurario non requiratur præcisa necessitas, sed sufficiat quævis notabilis utilitas, sivè ad conservationem, sivè ad decentiam statûs, aut familiæ: puta (ut ait Pon. cum üsdem DD. cit.) si vir nobilis petat mutuum ad exercenda torneamenta cum suis amicis, et aliàs abstinendo aliquam notam

incurreret.

### ARTICULUS II.

An, et quando Scandalum passivum permitti possit? an ob illud vitandum aliquid omitti debeat?

<sup>48</sup> Quandò Scandalum passivum permitti possit? 49 An sufficiat sola utilitas ad petendum mutuum ab usura-

340 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

> rio, et Sacramenta a Ministro excommunicato, vel pees catore?

50 An aliquando tenear ur omittere, vel differre bona Spiritualia, ad vitandur Scandalum alterius?

51 An aliquandò teneamus omittere quædam Præcepta?

52 An dimittere bona temporalia? An peccet graviter mulier z 'ens veste virili? Vide ibid. alios casus.

53 An puella decenter ornata teneatur se avertere a conspectu alicujus particularis eam concupituri?

54 Quid si se ornet ornatu superfluo?

**5** Quid si putet in genere aliquos scandalizandos? Et an peccent graviter mulieres pectus ostendentes?

56 Quomodo peccent obscæna componentes, aut repræsentantes, aut pingentes?

57 An liceat suadere minus malum, ad majus evitandum?

58 An aliquando liceat permittere ruinam Proximi?

» Resp. 1. Permitti non potest absque necessitate, » vel utilitate propria, vel aliena. Ratio est, quià tè-» nemur ex Charitate impedire peccata proximi, si » facilè possimus, Laym. c. 23. ex commun.

## Undè resolvuntur hi Casus.

» Absque causa non licet petere mutuum ab usu-» rario, vel ab infideli juramentum per falsos Deos, » a concubinario administrationem Sacramenti, vel » ut celebret : cum enim absque peccato id non sit » facturus, cooperareris ejus peccato. Suar. Sanch.

» Trull. l. 1. c. 6. dist. 5. n. 15.

» Resp. 2. Ex causa necessitatis, vel utilitatis po-49 » test permitti. Patet in dicto casu, qui simpliciter » sinè peccato fieri potest; ideoque licet talia petere » ex rationabili causa, etsi alter ex malitia sit pecca-» turus. Requiritur autem major necessitas, ut per-» mittatur scandalum Pusillorum, quam Pharisai-» cum. Item major, si plures sint scandalizandi; si » timeatur peccatum gravius; et denique, si certe præ-» videatur, quam alias. Laym. loc. cit. Bonac. d. 2. » q. 4. p. 2. \* ( Sufficit inde ab usurario , ut Viva ex » communi, et Salm. tr. 21. c. 8. n. 76. cum Caj. Nav.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Prox. Dub.V. Art. II. 341

• Con. etc. Et ad petenda Sacramenta a Ministro pecn catore, aut excommunicato tolerato, ut Laym. de

» Car. c. 13. n. 8. cum Sanch. et Nav. ex S. Th. vide

• dicta n. 47. Et vide etiàm infra n. 77. v. 4. Licitum) \*.

» Resp. 3. Debet permitti, si alioqui propria salus 50

» periclitaretur, vel aliis, præsertim Communitati,

» grave damnum immineret. Undè bona spiritualia

» necessaria ad salutem nec debet nec potest quis-

» quam dimittere ob cujusquam scandalum. Fill. 28.

» c. 8.

» Resp. 4. Bona spiritualia ( et secundum Lorcam » ap. Dian. p. 5. 1. 7. B. 24. etiàm temporalia) non » necessaria ad salutem non tenetur quis omittere,

» vel differre, ob scandalum Pharisaicum, juxta il-

» lud Matth. 15. Sinite illos, etc. nisi tamen ex dila-

» tione fructus speraretur: faciliùs verò, ac sæpiùs

» talia bona differenda, vel etiàm omittenda sunt,

ob scandalum Pusillorum : v. gr. ingressus Religio-

» nis debet differri ob scandalum parentis, si consen-

» sus illius brevi speretur. Laym. loc. cit.

Docet S. Th. 2. 2. q. 43. art. 7. quòd aliquandò teneamur differre bona spiritualia non necessaria ad salutem, ob scandalum Pusillorum, non verò ob Pharisaicum. Attamen notandum hîc est ex Laym. de Char. c. 13. n. 8. cum S. Th. quòd scandalum Pusillorum, post monitionem fiat Pharisaicum. Hinc, quamvis quis debeat differre ingredi Religionem ob scandalum propinquorum, si illorum consensus brevi speretur, ut ait Bus. potest tamen rectè ingredi, si ipsi pergant resistere, ut Laym. cum S. Antonin. Palud. etc. l. c. n. 8. in fine. Sed quoad hoc punctum vide omnino dicenda l. 4. n. 68.

Et hîc præterea notandum, certum esse, ut dicunt Salmanticenses de IV. Præcepto cap. un. n. 7. posse filios, inscio patre Religionem ingredi, aut Clericatum sumere : maximè si sciant, patrem ex affectu carnali impediturum, quod regulariter accidit, ut bene advertit Pinamon. De Vocation. c. 3. circà initium. Hinc docet S. Thom. 2. 2. quæst. 189. art. 6. in corp. quod

rectè possunt filii, prætermisso parentum obsequio, Religionem intrare etiàm contra præceptum parentum. Et art. 10. in corp. dicit quòd filii non debent consilium sumere, nisi ab his, de quibus speratur, quòd prosint et non impediant, ex Eccl. 37. Cum viro irreligioso tracta de sanctitate, et cum injusto de justitia. Atque dicto art. 10. ad 2. affert S. Cyrillum, qui super illa Evangelii verba: Permitte me renunciare his, qui domi sunt, etc., sic loquitur: Communicare proximis, indicat adhuc languentem, et retrocedentem: propter quod audit a Domino: Nemo mittens manum ad aratrum, et respiciens retrò, aptus est Regno Dei. Respicit retrò, qui dilationem quærit cum propinquis conferendi. Vide alia valdè utilia, que dicentur super hoc puncto cit. 1. 4. n. 78. Tunc tantum filiis non liceret ingredi Religionem, quandò relinquerent parentes in necessitate gravi, vel fratres in extrema, ut Salm. de Statu Relig. c. 3. n. 53. etc. cum S. Thom, et communi. In dubio tamen, an necessitas sit talis, permittitur ingressus; cum in dubio possideat libertas, ut docet Sanch. Docal. l. 4. c. 25. n. 6. Vide dicenda dict. lib. 4. ex num. 66.

» Resp. 5. Ad vitandum grave scandalum Pusillor » rum quædam præcepta impleri non debent, nisi » tamen omissio esset magis damnosa omittenti. Vid. » Laym. l. 2. t. 3. c. 13. Ratio hujus est, quià tunc, » concurrente duplici præcepto, scilicet naturali de » cavendo scandalo, et positivo, majus, et fortius est » naturale.

Quæstio est, an ad vitandum scandalum proximi sint omittenda Præcepta? Certum est I. Quòd præcepta, quæ omitti non possunt sinè peccato, hæc numquam prætermittenda sint ob alterius scandalum, sivè sit Pharisaicum ex illius malitia, sivè pusillorum ex ejus infirmitate, aut ignorantia. Hujusmodi sunt præcepta Fidei, et Sacramentorum, quæ sunt necessaria ad salutem, ut docet S. Thom. 2. 2. quæst. 43. art. 7. Item omnia præcepta naturalia; et quamvis DD, aliqui dicant aliquandò posse omitti præcepta

Cap. II. De Præc. Charit. erga Prox. Dub. V. Art. II. 343 naturalia affirmativa, nempè corrigendi peccatores, vel puniendi delinquentes, quandò magis timetur damnum, quam speratur fructus; tamen melius dicit Palaus de Charit. t. 6. D. 6. p. 16. num. . . . . in fin. tunc verius in iis casibus ipsa præcepta cessare, et non obligare. Certum est II. Quòd alia præcepta positiva nec etiam omitti possint si scandalum proximi esset pharisaicum, quià tunc potius daretur illi occasio bona aliorum malitiosè impediendi, ut ait Sporer de 5. Præc. cap. 1. n. 29. ex D. Th. d. q. 43. art. 8.

Dubium autem est, an sint omittenda præcepta positiva, ad scandalum pusillorum vitandum? Prima sententia probabilis, quam tenent Nav. Summ. c. 24. n. 44. Vasq. quæst. 43 art. 7. d. 1. Palaus d. p. 16. n. 3. cum Bas de Leon. et probabilem putat Croix l. 2. n. 244. ac Tamb. Dec. l. 3. c. 2. n. 8. negat, quià præcepta etiàm positiva, et humana non cessant obligare, quandò scandalum non est datum; sed acceptum; magis enim tunc obstringit obligatio implendi præcepta tibi injuncta, quam vitandi omissionem præcepti alteri impositi. Affirmant verò secunda sententia probabilior, quam tenent cum Busemb. Laym. de Carit. c. 3. n. 10. qui vocat communem, Canus in Rel. de Pæn. p. 5. Suar. D. 10. de Scand. sect. 4. n. q. Tournely tom. 3. pag. 332. Roncaglia de Car. c. 6. qu. 7. Sporer de 5. Præc. c. 1. n. 29. et Salm. tract. 21. c. 8. n. 87. cum Valent. Sylv. Bann. Led. Hurt. Med. Cord. et Lorca. Citant etiam Salm. S. Thom. in dict. art. 7. sed revera S. Doctor ibi non loquitur de præceptis, sed de bonis spiritualibus, pro quibus verius intelligenda sunt consilia. Ratio hujus sententiæ est, quià præceptum generale de vitando scandalo Proximi, cum sit naturale, præferendum est præceptis positivis. At quià magnum esset incommodum mulieris, si ipsa ob scandalum alterius ad longum tempus abstinere a Missa teneretur, ideò valdè probabiliter dicunt Laymann. de Charit. c. 13. n. 10. Tournely loc. til. et Sporer dict c. 1. n. 29. et 37. quod illa ad hoc non teneatur, nisi pro una vel altera vice. Imò tenet Elbel de 344 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

Scand. cum Ills. alüsque pluribus, benè posse illam semel vel iterùm omittere Sacrum, sed ad hoc non teneri, cùm accidat scandalum omninó ex alterius malitia.

Ex dictis resolvuntur hi Casus.

• 1. Prælati Ecclesiastici non tenentur (imò nec possunt), quæ ad bona Ecclesiæ conservanda sunt necessaria, v. gr. lites, etc. omittere ad vitanda scandala Pharisaica, imò etiàm pusillorum; etsi his priùs reddi debeat ratio rectitudinis. Dian. part. 5. 1. 7. R. 24. Ex S. Thom. etc.

Quæritur, an ad vitandum scandalum sint dimittenda bona temporalia? Distinguit D. Th., et docet 2. 2. quæst. 43. art. 8. quòd si bona sint propria, tunc vel totaliter dimittenda, vel aliter scandalum est sedandum, scilicet per aliquam monitionem; Nam, facta monitione de veritate justitiæ, scandalum evadit pharisaicum, de quo nihil ampliùs curandum, ut docet idem D. Thom. eod. loc. Imò dicunt Palaus de Charit. tom. 6. D. 6. 17. Sanchez Dec. lib. 1. c. 7. n. 11. et Sporer de V. Præcep. c. 1. n. 32. cum Suarez, Dian. .etc. numquam esse obligationem gravem patiendi magnam jacturam in bonis propriis, ne Proximus patiatur scandalum, etiàm ex infirmitate. Ratio, quià charitas erga Proximum non obligat cum tanto incommodo. Hoc tantò magis procedit, si bona sint commissa ad conservandum, ut bona Ecclesiæ committuntur Prælatis, et similia: Ipsa enim nec etiàm possunt dimitti propter scandalum alterius, uti possunt dimitti bona privata. Quamvis, ut monent rectè Laym. de Charit. c. 13. n. g. cum S. Antonin. et Palud. ac Spor. loc. cit. d. n. 32. etiam pro iis differri debet exactio, donec instruantur debitores de sua obligatione. Imò dicunt S. Antonin. Cajet. et Val. apud Laym. ibid. quòd si adhuc post monitionem populi scandalum nec etiàm cesset, et magna immineat fructus spiritualis jactura, tunc melius se gerat Prælatus, si procuret Ecclesiæ assensum, ut debitum remittatur. Attamen benè ait Laym. in hoc pensandas Cap. II. De Præc. Charit. ergà Proxim. Dub. IV. 345

esse circumstantias tam bonorum dimittendorum,
qu'àm scandali eventuri, et ne fortè ex remissione
malitia debitorum magis augeatur: Nam S. Thom. de
eo casu d. art. 8. sic loquitur: Propter scandalum
pharisaicum non sunt bona temporalia dimittenda, quià
hoc et noceret bono communi; daretur enim malis occasio rapiendi; et nocetet ipsis rapientibus, quià retinendo
aliena, in peccato remanerent.

» 2. Si fœmina utatur veste virili, vel contrà, tan» tùm ex levitate, sinè pravà intentione, aut periculo
» scandali, et libidinis, veniale tantùm erit; aliàs
» mortale, nullum verò, si necessitate. Dian. part. 5.

» tr. 7. R. 32. ex S. Th. Sylv. etc.

Si mulier utatur veste virili, ex se non est peccatum grave; sed posset grave esse excircumstantiis periculi libidinis, vel scandali, ut Laym. de Charit. d. cap. 13. in fin. Sylvius ap. Tourn. t. 3. p. 515. qu. 3. et Salm. Tract. 21. d. c. 8. n. 62. Et hoc indicat S. Th. 2. 2. q. 169. a. 2. ad 3. ubi : De se vitiosum est, quòd mulier utatur veste virili, aut e converso : et præcipue, quià hoc-potest esse causa lasciviæ : et specialiter prohibetur in lege (Deut. 22.), quià Gentiles tali mutatione habitus utebantur ad idolatriæ superstitionem. Potest. tamen quandòque hoc fieri sinè peccato propter aliquam necessitatem, vel causa se occultandi ab hostibus, vel propter defectum alterius vestimenti, vel propter aliud hujusmodi. Secus autem est țantum veniale; et aliquando nulium, si adsit justa causa, v. gr. ad se occultandum. ut docet D. Th. loc cit. et Laym. ibid. cum Navar. et Cajet. qui dicit præceptum Deut. c. 22. prout cæremoniale jam cessasse.

» Peccatum, ex quo confessarium in Confessione » (ex infirmitate tamen) graviter scandalizandum nos-

» ti, debes reticere. Laym. loc. cit. ex Nav. etc.

» 4. Uxor semel, vel iterum debet omittere jeju-» nium, ex quo maritus graviter offenderetur, et ori-» retur discordia. ibid.

5. Si, ituro te ad Sacrum die festo, excitanda sit
gravis rixa, vel cædes, non teneris ire. ibid.
Tom. I.

» 6. Superior peccata subditi sæpè potest dissimu-» lare ad vitandas turbas, et majora mala, quæ alio-

» qui teneretur punire. 7. Mulier quæ scit in se, vel in sui aspectu aliquem » in particulari scandalizandum, mortaliter peccat, » si datà operà, ei se conspiciendam offerat : adeoque » potest, et debet non tantum publico, sed etiam » Sacro abstinere die festo semel, aut iterum, ad pec-» catum illud evitandum. Dixi 1. aliquem in particu-» lari: quià ob timorem scandali alicujus ex Comn munitate in genere vel etiàm plurium, abstinere, » nimis esset difficile, et plenum scrupulis. Dixi 2. » semel, aut iterum quià sæpè nimis esset grave. » et durum. Bonac. Sanch. Laym. loc. ci. n. 10. et » alii Vid. Dian. part. 5. tr. 7. R. 21. et 22. ubi in » contrarium citat aliquos Auctores negantes obli-» gationem prætermittendi rem præceptam ad evitan-» dum aliorum scandalum.

Si ergo agitur de omittendis rebus præceptis, nempè Missà a puellà, ne se offerat conspectui juvenis, a quo scit turpiter se concupisci, juxtà secundam sententiam relatam n. 51. debet ipsa semel, et iterum omittere Sacrum : sed probabiliter etiàm juxtà aliam primam sententiam ibid. allatam, ut ait Tamb. Dec. lib. 4. cap. 2. n. 8. benè posset, imò teneretur, non obstante scandalo illius, Ecclesiam adire ad Sacrum audiendum.

Si verò agatur de re non præcepta, quæritur an peccet mortaliter puella, ad conspiciendum se præbens conspectui viri scandalum passuri? Assirmant cum Busemb. S. Antonin. Sylv. Nav. Azor. etc. apud Sanch. Dec. lib. 1. cap. 6. n. 16. qui asserit hoc esse commune, quandò illa se offert, nullam aliam causam habens rationabilem, puta invisendi amicas, eundi ad Ecclesiam, etc. Sed valde probabiliter negant peccare graviler Caj 2. 2. qu. 154. art, 4. in fin. et qu. 160. a. 2. ad. 5. Sanch. loc. cit. n. 17. cum Nav. Med. et Azor. item Sporer de 5. Præc. cap. 1. n. 34 et 35. cum Armill. et Pall. Less. lib. 4, n. 113. Salm. tract. 21.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 347 cap. 8. n. 59. et probabile putat Croix lib. 2. n. 247. eum Bonac. et Diana Sufficit enim, ut dicunt, ad eam excusandam saltem a mortali causa, ne ipsa sua libertate privetur: cum ex una parte hoc scandalum non est datum, sed acceptum ex malitia viri; et ex alià vice esset res valdè incommoda mulieri, et scrupulis obnoxia, si expendere deberet semper, an habeat justam causam egrediendi, vel non. Nequirem autem (ut benè ajunt Palaus t. 6. D. 6. part. 7. n. 4. Sanch. d. n. 17. et Sporer n. 35.) illam excusare a mortali, si ipsa ex vanitate ducta, etsi scandalum illius viri nonintendat, data opera ejus aspectui se offerret. Hinc recte dicunt Spor. n. 36. et Dian. p. 3. tract. 7. R. 3. cum Hurt. teneri mulierem sub gravi scandalum viri determinati vitare, si possit commodè aliam Ecclesiam adire, per aliam viam progredi, a fenestra abstinere, et similia: Hoc tamen non intelligendum ad longum tempus, sed tantum pro una vel altera vice, donec alter advertere possit se fugi ab illà, ut diximus dict. n. 51. in fin. et asserit Sporer n. 37. dicens in hoc omnes consentire. Nequirem etiàm mulierem a mortali excusare, si illa peteret aliquem locum, quem' non adiret, nisi sciret ibi amasium adesse, ut recte advertit Sporer. n. 35.

» 8. Mulier, quæ ex ornatu, etiam conveniente 54 » suo statui, probabiliter prævidet, aliquem in par-

» ticulari lapsurum mortaliter, tenetur ad breve tem-» pus eum dimittere, aut talis conspectum fugere.

» Dixi ad breve tempus : quià ad longum , nimis illi

grave foret. Vid. Dian. loc. cit.

Salmant. Tract. 21. eap. 8. n. 59. cum Cajet. Trult. Pal. Nav. etc. asserunt nullo modo peccare mulierem se ornantem juxta suam conditionem; st hoc faciat ad placendum viro suo, vel ut sponsum inveniat, ut docet etiam S. Th. 2. 2. qu. 169. a. 2. vel tantum, ne sua libertate privetur, Salm. d. 1. n. 60. Sed hoc semper intelligendum ad diuturnum tempus, allas tenetur saltem bis vel semel abstinere a co spectu juvenis eam concupituri, juxta dicta mox n. 53.

348 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

» 9. Si verò idem timeretur in particulari ex orna-» tu superfluo, vano, et inconvenienti (quem as-» sumere vanitatis, et placendi causa, ut videantur » pulchræ, et procum facilius, inveniant, seclusis aliis, non nisi veniale est), teneretur eum omni-» nò dimittere, etiàm sub mortali; quià nullum ha-» bet jus ad illum ornatum, et ex altera parte tene-» tur vitare peccatum alterius, quandò commodè po-» test. Vid. Sylv. v. ornatus. \* ( idem recte sentiunt » Salm. tr. 21. cap. 8. n. 60. ac Laym. tr. 3. cap. 13. » in fine, Lessius autem lib. 4. cap. 4. n. 112. censet » tantum per breve tempus fæminam teneri abstinere ab » illo superfluo ornatu. Nota autem hic quod docet S. Th. » 2. 2. qu. 169. art. 2. ubi dicit mulieres, appetentes » placere viris ex vanitate, quandòque peccare tantum » venialiter. Alibi gerd S. Doctor in Epist. 1. ad Tim. » cap. 2. in fin. sic ait : Ornatus simplex, servatà » rectà intentione, consuetudine, et conditione sta-» tûs, non est peccatum. De fucato autem semper est .». peccatum; mulieribus enim non permittitur ornari, » nisi propter viros, et viri nolunt decipi, ut fucalæ » eis appareant ) \*. Alii tamen, ut Caj. Nav. cap. 23. » videntur docere, eam tantum teneri sub veniali » ( sed minus probabiliter ), quandò in particulari » lapsus prævidetur, et brevi tempore abstinendum » est : qui etiàm cum Azor. Less. et Bon. excusant » a mortali eas, quæ ex consuetudine loci media » ubera detegunt, fuco, pigmentis, alienis crinibus » utuntur ; dummodò non aliorum lasciviam, sed » tantum majorem pulchritudinis ornatum intendunt, » absque alio fine mortali, aut lege particulari id sub \* mortali prohibente. Addunt tamen fore grave, et .» mortale peccatum hujuscemodi morem detegendi » pectus, vel tenuitur tantum tegendi, ubi non est, » introductum, Nav. n. 18. Less. 112. Laym. l. c. etc. » Vid. Bon. de matr. quæst. 4. p. 9. n. 17.

» 10. Si mulier non in particulari, sed in genere tantum aliquos in se scandalizandos putet; modò eorum lasciviam non intendat, nec ei placeat (licet

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. » ei placeat, quòd laudetur ut formosa), non videtur » teneri abstinere ab illo ornatu, etiàm superfluo, sub » mortali, v. gr. fucando faciem; imò etiàm denu-» dando ex communi consuetudine pectus : nisi ta-» men denudatio, vel ornatus esset valdè turpis per » se, ac directè ad libidinem provocans. Ratio est, » tum quià est scandalum potius acceptum, quam » datum, et ornatus ille, ac pulchritudo remoté tan-» tùm ad peccatum provocat, ut docent Laym. et Bon. » Tum quià nimis grave esset isti sexui, præsertim si » maritum quærant, perpetuò sic abstinere; cum illa » occasio sit universalis, et perpetua, nec formosio-» res umquam licitè irent foras, cum pulchritudo na-» turalis plus noceat, quàm artificialis. Plura de hâc » re vide apud Dian. t. 1. R. 37. Bardel. lib. 3. d. 5. » n. 13. Interim fæminam nudum pectus gerentem » non malà intentione, etsi quidam excusent a mor-» tali, ego tamen, inquit Sa, difficile absolverem. » Et certum est, quòd Confessario incumbat hujus-» modi ornatum dissuadere, et deterrere ab eo. » Vid. Sa, verb. Ornatus, etc. ll. cc.

Quæritur, an peccent graviter mulieres ad sui ornatum ubera ostendentes? Acriter invehunt contrà hunc morem Natalis Alex. Dec. l. 4. a. 5. reg. 8. de Scandalo, et Roncagl. de Charit. cap. 6. qu. 5. Resp. 3. dicentes hoc per se esse peccatum mortale, quià per se aliis grave scandalum affert: Et hoc probari inquient ex SS. Patribus, qui hujusmodi consuetudinem magnoperè increpant. Cum ego munus Concionatoris gessi, pluries etiam hunc perniciosum usum fortiter conatus sum exprobrare; sed cum hîc officium agam scriptoris de scientià morali, oportet, ut dicam quod juxta veritatem sentio, et quod a DD. didici. Non nego I. quòd illæ feminæ quæ hunc morem alicubi introducerent, sanè graviter peccarent. Non nego II. quòd denudatio pectoris posset esse ità immoderata, ut per se non posset excusari a scandalo gravi, tamquam valde ad lasciviam provocans, uti benè ait Sporer de V. Prac. cap. 1. n. 39. Dico verd \$50 Lib. III. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

III. quòd si denudatio non esset taliter immoderata. et alicabi aflesset consuctudo, ut mulieres sic incederent; esset quidem exprobranda, sed non omnino dumnanda de peccato mortali. Id tenent communissimè Nav. Caj. Less. Laym. Bon. Salm. et alii plurimi. Nav. Summ. cap. 23. n. 19. sic ait : Nequè etiam famina mortaliter peccant ostentantes pectora nuda, quo pulchriores videantur, absque alid mald intentione mortali; quià nullo jure naturali Divino, aut humano, saltem ad mortale obligante, retatur. Idem dicit Cajetanus in 2. 2. qu. 169. art. 2. qui vers. Secundo sic ait : Pectus a mulieribus nudum alicubi defertur, quod juxta morem ·Patriæ non est de se mortale. Idem docet Lessius lib. 4. cap. 4. ex n. 112. dicens: Potest esse peccatum mortiferum, si pudenda non satis tegerentur; Secus in nudando pectore, ut Cajet. Fum Navanam partemillam nec natura, aut pudor postulat absolute tegi. Grave tamen esset bujusmodimoremintroducere. Sententiam hanc dicit esse communem. Laym. lib. 3. tr. 3. c. 13 in fin. n. 6. Idem censent Azor. de 4. Præc. c. 18. Sanch. Dec. lib. 1. c.6. n. 7. Bonac. de Matrim. quæst. 5. punct. 9. n. 17. et Salm. de vi. Præc. c. 3. n. 16. cum Sylv. Fill. etc. (contrà S. Anton. Ros. et Eliz.): quià (dicunt) pectus non est pars vehementer provocans ad lasciviam. Videtur etiam huic adhærere S. Th. 2. 2. qu. 160. art. 2. ubi Iquens de ornatu superfluo mulierum (ut patet ex 3. objectione), sit ail: Et si quidem hac intentione se ornent; ut alios provocent ad concupiscentiam, morteliter peccant. Si autem ex quadam levitote, vel etiam ex quedam vanitate propter jactantiam quamdam, non semper est peccatum mortale, sed quandoque veniale. Deinde addit : In quo tamen casu possent alique a peccato excusari, quando hor non fieret ex aliqua vanitate, sed proper contrariam consuetudinem : quamvis talis consuetudo non sit litudabilis. Deridet autem Roncaglia hanc -mionen consuctudinis excusantis, dicens : Potestne quarimen consuetudo dare jus ad id quod aliis de sud ngur pratef gravem occasionem peccandi? Sed immeidet nam patet, quod consuetudo sic ince-

Cap. II. De Præc. Charit. Proxim, Dub IV. dendi, non quidem det jus ad id quod est contrà jus naturale, sed benè diminuat vim concupiscentiæ; ubi enim non est mos, majus scandalum dabunt illæ mulieres, quæ brachia aut crura ostendent, quam eæ que pectus (modò denudatio sit moderata), ubi talis viget consuetudo, quià assuefactio efficit, ut viri ex tali visu minus moveantur ad concupiscentiam, prout experientià constat. SS. autem Patres aut modo concionatorio sunt locuti, vel de usu immoderato, ut diximus. Tandem idem Roncagl. loc. cit. in fine, concedit modicam discoopertionem pectoris excusare a peccato gravi. Et idem docet doctissimus Sylvius 2. 2. q. 160. a. 2. Cæterùm non dubito, quin oporteat, ut prudens Confessarius sententia suprà relata magna cum discretione utatur, ne indulgeat nimiæ mulierum licentiæ, quæ libidinem involvet, cum piè viventes non sic incedant. Benè enim Croix lib. 2. n. 248. cum Eliz. advertit, quòd ejusmodi fæminæ denudatione pectoris non rarò quærant inhonestè appeti a viris, ut illos sibi irretiant et captivent; et hanc ob causam rectè putat Eliz. plures sceminas damnationem .... pati. Hinc non dubito, quin hujusmodi indecens mos enixè a Prædicatoribus, et Confessariis, quantum fieri potest, coercendus sit, et extirpandus. Audiatur id quod docet D. Antonin. p. 2. tit. 4. cap. 5. ubi,

ubera, quandò talis usus esset valdè immoderatus, proùt refert adesse in partibus Rheni, his verbis: Si enim de usu Patriæ est, ut mulieres deferant vestes versùs collum scissas usque ad ostentationem mamillarum, utin partibus Rheni, valde turpis et impudicus est talis usus, et ideò non servandus. Attamen in sequenti §. In quantum, addit Si enim mulier ornet se secundum decentiam sui status, et morem Patriæ, et non sit ihi multus excessus, et ex hoc aspicientes rapiantur ad concupiscen-

quamvis detestetur enixè usum mulierum ostendendi

tiam ejus, erit ibi occasio potius accepta quàm data; undè non mulieri, sed ei soli qui ruit, imputabitur ad mortale. Poterit autem esse tantus excessus, quòd erit occasio detiam ata. Sic denique concludit: Ex prædic-

Lin. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

Ti. work si denudatio non esset taliter immoderata. - membi adesset consuctudo, ut mulieres sic incedeent . esset quidem exprobranda, sed non omninò rommunissime V. Lar. Less. Laym. Bon. Salm. et alii plurimi. Nav. : 717. 23. n. 19. sic ait : Neque etiam famina moreumer execunt ostentantes pectora nuda, quo pulware actentur, absque alid mala intentione morta-- , wie rein jure naturali Divino, aut humano, saltem assumentate obligante, vetatur. Idem dicit Cajetanus in 2. and and 2, qui vers. Secundo sic ait : Pectus a madicabas nudum alicubi defertur, quod juxta morem Patrice was est de se mortale. Idem docet Lessius lib. 4 am 4 ex n. 112. dicens: Potest esse peccatum morwww. si pudenda non satis tegerentur; Secus in nuand partere, ut Cojet. Fum . Nav. nam partem illam nec matera aut perdor postulat absolute tegi. Grave tamen esset Sententiam hanc dicit esse communem. Laym. lib. 3. tr. 3. c. 13 in fin. n. 6. Idem sensent Azor, de 4. Præc. c. 18. Sanch. Dec. hb. 1. c.6. Bonac. de Matrim. quæst. 5. punct. 9. n. 17. et Some devi. Prac. c. 3. n. 16. cum Sylv. Fill. etc. (contrà Santon Ros. et Eliz.): quià (dicunt) pectus non est was vehementer provocans ad lasciviam. Videtur aban huic adhærere S. Th. 2. 2. qu. 160. art. 2. ubi buqueus de ornatu superfluo mulierum (ut patet ex sie ait : Et si quidem hac intentione : ut alios provocent ad concupiscentiam, morsales percant. Si autem ex quadam levitote, vel etiam as qualitate propter jactantiam quamdam, non seems est percatum mortale, sed quandoque veniale. bonde addit: In quo tamen casu possent aliqua a peccase aliqua vanitate, sod www.contrariam consuctudinem : quamvis talis consuc-Deridet autem Roncaglia hanc mismam consuctudinis excusantis, dicens : Potestne esame consuetudo dare jus ad id quod akis de sud - was seebel gravem occasionem peccandi? Sed immeand deridet: nam patet, quod consuetudo sic ince-

Cap. II. De Præc. Charit. Proxim, Dub IV. dendi, non quidem det jus ad id quod est contrà jus naturale, sed benè diminuat vim concupiscentiæ; ubi enim non est mos, majus scandalum dabunt illæ mulieres, quæ brachia aut crura ostendent, quam eæ quæ pectus (modò denudatio sit moderata), ubi talis viget consuetudo, quià assuefactio efficit, ut viri ex tali visu minus moveantur ad concupiscentiam, prout experientia constat. SS. autem Patres aut modo concionatorio sunt locuti, vel de usu immoderato, ut diximus. Tandem idem Roncagl. loc. cit. in fine, concedit modicam discoopertionem pectoris excusare a peccato gravi. Et idem docet doctissimus Sylvius 2. 2. q. 160. a. 2. Cæterùm non dubito, quin oporteat. ut prudens Confessarius sententia supra relata magna cum discretione utatur, ne indulgeat nimiæ mulierum licentiæ, quæ libidinem involvet, cum piè viventes non sic incedant. Benè enim Croix lib. 2. n. 248. cum Eliz. advertit, quòd ejusmodi fæminæ denudatione pectoris non rarò quærant inhonestè appeti a viris, ut illos sibi irretiant et captivent; et hame ob causam rectè putat Eliz. plures fæminas damnationem pati. Hinc non dubito, quin hujusmodi indecens mos enixè a Prædicatoribus, et Confessariis, quantum sieri potest, coercendus sit, et extirpandus. Audiatur id quod docet D. Antonin. p. 2. tit. 4. cap. 5. ubi, quamvis detestetur enixè usum mulierum ostendendi ubera, quando talis usus esset valde immoderatus. prout refert adesse in partibus Rheni, his verbis: Si enim de usu Patriæ est, ut mulieres deferant vestes versus collum scissas usque ad ostentationem mamillarum, utin partibus Rheni, valde turpis et impudicus est talis usus, et ided non servandus. Attamen in sequenti §. In quantum, addit Si enim mulier ornet se secundum decentiam sui status, et morem Patriæ, et non sit ibi multus excessus, et ex hoc aspicientes rapiantur ad concupiscentiam ejus, erit ibi occasio potius accepta quam data; unde non mukeri, sed ei soli qui ruit, imputabitur ad mortale. Poterit autem esse tantus excessus, quòd erit

occasio detiam ata. Sic denique concludit: Ex prædic-

550 Lib. III. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

III. quòd si denudatio non esset taliter immoderata, et alicubi adesset consuctudo, ut mulieres sic incederent; esset quidem exprobranda, sed non omnino damnanda de peccato mortali. Id tenent communissimè Nav. Caj. Less. Laym. Bon. Salm. et alii plurimi. Nav. Summ. cap. 23. n. 19. sic ait : Neque etiam famina mortaliter peccant ostentantes pectora nuda, quo pulchriores videantur, absque alid mald intentione mortali; quià nullo jure naturali Divino, aut humano, saltem ad mortale obligante, vetutur. Idem dicit Cajetanus in 2. 2. qu. 160. art. 2. qui vers. Secundo sic ait : Pectus a mulieribus nudum alicubi defertur, quod juxta morem Patriæ non est de se mortale. Idem docet Lessius lib. 4. cap. 4. ex n. 112. dicens: Potest esse peccatum mortiferum, si pudenda non satis tegerentur; Secus in nudando pectore, ut Cajet. Fum Nav. nam partem illam nec natura, out prodor postulat obsolute tegi. Grave tamen esset hujusmodimoremintroducere Sententiam hanc dicit es--se communem. Laym. lib. 3. tr. 3. c. 13 in fin. n. 6. Idem censent Azor. de 4. Præc. c. 18. Sanch. Dec. lib. 1. c.6. n. 7. Bonac. de Matrim. quæst. 5. punct. 9. n. 17. et Salm. de vi. Prac. c. 3. n. 16. cum Sylv. Fill. etc. (contrà S. Anton. Ros. et Eliz.): quià (dicunt) pectus non est pars vehementer provocans ad lasciviam. Videtur etiam huic adhærere S. Th. 2. 2. qu. 160. art. 2. ubi loquens de ornatu superfluo mulierum (ut patet ex 3. objectione), sit ait: Et si quidem hac intentione se ornent; ut alios provocent ad concupiscentium, mortaliter peccant. Si autem ex quadam levitote, vel etiam ex quadam vanitate propter jactantiam quamdam, non semper est peccatum mortale, sed quandoque veniale. Deinde addit In quo tamen casu possent aliqua a peccato excusari, quando hor non fieret ex aliquá vanitate, sed propter contrariam consuetudinem : quamvis talis consuetudo 'non sit laudabilis. Deridet autem Roncaglia hanc - rutionem consuctudinis excusantis, dicens : Potestne quacumque consuetudo dare jus ad id quod akis de sud · natura præbet gravem occasionem peccandi? Sed immeritò deridet; nam patet, quòd consuetudo sic ince-

dendi, non quidem det jus ad id quod est contrà jus naturale, sed benè diminuat vim concupiscentiæ; ubi enim non est mos, majus scandalum dabunt illæ mulieres, quæ brachia aut crura ostendent, quam eæ quæ pectus (modò denudatio sit moderata), ubi talis viget consuetudo, quià assuefactio efficit, ut viri ex tali visu minus moveantur ad concupiscentiam, prout experientià constat. SS. autem Patres aut modo concionatorio sunt locuti, vel de usu immoderato, ut diximus. Tandem idem Roncagl. loc. cit. in fine, concedit modicam discoopertionem pectoris excusare a peccato gravi. Et idem docet doctissimus Sylvius 2. 2. q. 169. a. 2. Cæterùm non dubito, quin oporteat, ut prudens Confessarius sententia supra relata magna cum discretione utatur, ne indulgeat nimiæ mulierum licentiæ, quæ libidinem involvet, cum piè viventes non sic incedant. Benè enim Croix lib. 2. n. 248. cum Eliz. advertit, quòd ejusmodi fæminæ denudatione pectoris non rarò quærant inhonestè appeti a viris, ut illos sibi irretiant et captivent; et hanc ob causam rectè putat Eliz. plures fœminas damnationem pati. Hinc non dubito, quin hujusmodi indecens mos enixè a Prædicatoribus, et Confessariis, quantum fieri potest, coercendus sit, et extirpandus. Audiatur id quod docet D. Antonin. p. 2. tit. 4. cap. 5. ubi, quamvis detestetur enixè usum mulierum ostendendi ubera, quandò talis usus esset valdè immoderatus. prout refert adesse in partibus Rheni, his verbis: Si enim de usu Patrice est, ut mulieres deferant vestes versus collum scissas usque ad ostentationem mamillarum, utin partibus Rheni, valde turpis et impudicus est talis usus. et ided non servandus. Attamen in sequenti §. In quantùm, addit Si enim mulier ornet se secundum decentiam sui status, et morem Patriæ, et non sit ibi multus excessus, et ex hoc aspicientes rapiantur ad concupiscentiam ejus, erit ibi occasio potius accepta quàm data; unde non mukeri, sed ei soli qui ruit, imputabitur at mortale. Poterit autem esse tantus excessus, quàd erit! occasio detiam ata. Sic denique concludit: Ex prædic52 Lib. II. Tract. II. De Præcepto Charitatis.

tis igitur videtur dicendum, quòd ubì in hujusmodi ornatibus Confessor invenit clare, et indubitanter mortale, talem non absolvat, nisi proponat abstinere a talicrimine. Si verò non potest clarè percipere, utrum sit mortale, non videtur tunc præcipitanda sententia (ut dicit Guillelm. specie in quadam simili) scilicet, ut deneget propter hoc absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali, quià faciendo posteà contrà illud, etiamsi illud non esset mortale, ei erit mortale, quià omne quod est contrà conscientiam, ædificat ad Gehennam, 28. q. 1. §. Et his Et cum promptiora sint jura ad solvendum quam ligandum, cap. Ponderet. Dist. 1. et melius sit Domino reddere rationem de nimia misericordia, quam de nimia severitate, ut dicit Chrysost. cap. Alligant. 26. qu. 7. potius videtur absolvendum, et divîno examini dimittendum. Fateor tamen, quòd et Prædicatores in prædicando, et Confessores in audientia Confessionum debent talia detestari, et persuadere ad dimittendum, cum sint nimia et excessiva; non tamen ita indistincte asserere esse mortalia.

» 11. Peccant etiam graviter, qui componunt, de » scribunt, repræsentant, vel pingunt turpia, et ad libi-

\* dinem provocantia. Bonac. Sanch. Fill. »

Procul dubio componentes, sivè repræsentantes comœdias valdè turpes excusari non possunt a peccato gravi. Sanch. de Matr. lib. 9. D. 46. n. 42. cum S. Antonin. Ang. Sylv. etc. Et ob quodcumque lucrum, ut Tambur. Decr. cap. 8. §. 5. n. 1.

Pariter graviter peccant pingentes, sivè exponentes publicè imagines obscœnas, scilicet detectis pudendis, sivè tenui velo coopertis, ut Salm. Tr. 21. c. 8. n. 64. cum Sanch. et Trull. Secùs, si detectis aliis partibus, pudenda tegantur. Salm. ib. cum Turr. Dian et pluribus aliis.

Utrum liceat suadere, aut permittere minus malum ad majus evitandum? Prima sententia negat, prout tenet Laym. de Char. c. 12. n. 7. cum Azor et aliis. Ratio, quià comparativum non tollit positivum; undè qui suadet minus malum, verè malum suadet. Limi-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 34

tat verò Laym. cum Azor. nisi malum illud sit virtualiter inclusum in illo alio majori. Sic parato aliquem
occidere potes suadere, ut manum tantùm amputet;
eidem tamen, non alteri designato; Sic etiàm volenti
adulterari potes suadere fornicationem cum solutà in
generali, non autem in particulari. Admittunt hoc
Salm. loc. cit. dummodò ille decreverit utrumque
malum patrare, cum Nag. etc. At Laym. indistinctè
loquitur, et Sanch. cum secundà sententià, ut mox
dicetur, hanc limitationem expressè rejicit: quià (dicit)
tunc minus malum proponitur, non ut alter illud
perpetret, sed ut a majori retrahatur.

Secunda igitur sententia probabilior tenet, licitum esse minus malum suadere, si alter jam determinatus fueritad majus exequendum. Ratio, quià tunc suadens. non quærit malum, sed bonum, scilicet electionem minoris mali. Ità Sanch. de Matrim. lib. 7. D. XI. n. 15. cum Sot. Mol. Nav. Medin. Sylvest. et aliis pluribus, ac Salm. tract. 21. cap. 8. n. 58. cum Cajet. Sot. Pal. Bon. etc. probabilem putat Croix lib. 2. n. 223. Hinc docet idem Sanch. n. 19, cum Cajet. Sot, Covar. Valent. parato aliquem occidere, licitè posse suaderi, ut abeo furetur, vel ut fornicetur. Et probat ex S. August. in c. Si quod verius, 33. q. v. ubi : Si enim facturus est, quod non licet, jam faciat adulterium, et non faciat homicidium : et vivente uxore sud, alteram ducat, et non humanum sanguinem fundat Ex quibus verbis, jam faciat adulterium, probat Sanch. dict. n. 15. cum Soto, Mol. Nav. Abb. etc. S. Doctorem, non tantum permittendo, sed etiàm suadendo locutum fuisse. Et hoc addit Sanch. n. 23. cum Salon. licere non solum privatis, sed etiàm Confessariis, parentibus, et aliis, quibus ex officio incumbit, impedire peccata subdi-

» Resp. 6. Potest aliquandò permitti proximi ruina, 58 » quandò is paratus est ad malum, et alter non in-» tendit, ut peccet, sed tantum, non auferendo oc-» casionem, permittit unum peccatum, ne fiant plura,

torum.

Tom. I.

<sup>»</sup> ità ut permissio sit impeditiva majoris mali.

tis igitur videtur dicendum, quòd ubi in hujusmodi ornatibus Confessor invenit clare, et indubitanter mortale, talem non absolvat, nisi proponat abstinere a talicrimine. Si verò non potest clarè percipere, utrum sit mortale, non videtur tunc præcipitanda sententia (ut dicit Guillelm. specie in quadam simili) scilicet, ut deneget propter hoc absolutionem, vel illi faciat conscientiam de mortali, quià faciendo posteà contrà illud, etiamsi illud non esset mortale, ei erit mortale, quià omne quod est contrà conscientiam, ædificat ad Gehennam, 28. q. 1. §. Et his Et cum promptiora sint jura ad solvendum quam ligandum, cap. Ponderet. Dist. 1. et melius sit Domino reddere rationem de nimia misericordia, quam de nimia severitate, ut dicit Chrysost. cap. Alligant. 26. qu. 7. potius videtur absolvendum, et divino examini dimittendum. Fateor tamen, quod et Prædicatores in prædicando, et Confessores in audientia Confessionum debent talia detestari, et persuadere ad dimittendum, cum sint nimia et excessiva; non tamen ita indistincte asserere esse mortalia.

» 11. Peccant etiam graviter, qui componunt, de» scribunt, repræsentant, vel pingunt turpia, et ad libi-

ndinem provocantia. Bonac. Sanch. Fill. n Procul dubio componentes, sivè repræsentantes

comædias valdè turpes excusari non possunt a peccato gravi. Sanch. de Matr. lib. 9. D. 46. n. 42. cum S. Antonin. Ang. Sylv. etc. Et ob quodcumque lucrum, ut Tambur. Decr. cap. 8. §. 5. n. 1.

Pariter graviter peccant pingentes, sivè exponentes publicè imagines obscœnas, scilicet detectis pudendis, sivè tenui velo coopertis, ut Salm. Tr. 21. c. 8. n. 64. cum Sanch. et Trull. Secùs, si detectis aliis partibus, pudenda tegantur. Salm. ib. cum Turr. Dian et pluribus aliis.

Utrum liceat suadere, aut permittere minus malum ad majus evitandum? Prima sententia negat, prout tenet Laym. de Char. c. 12. n. 7. cum Azor et aliis. Ratio, quià comparativum non tollit positivum; undè qui suadet minus malum, verè malum suadet. Limi-

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV.

353

tat verò Laym. cum Azor. nisi malum illud sit virtualiter inclusum in illo alio majori. Sic parato aliquem occidere potes suadere, ut manum tantùm amputet; eidem tamen, non alteri designato; Sic etiàm volenti adulterari potes suadere fornicationem cum solutà in generali, non autem in particulari. Admittunt hoc Salm. loc. cit. dummodò ille decreverit utrumque malum patrare, cum Nag. etc. At Laym. indistinctè loquitur, et Sanch. cum secundà sententià, ut mox dicetur, hanc limitationem expressè rejicat: quià (dicit) tunc minus malum proponitur, non ut alter illud

perpetret, sed ut a majori retrahatur.

Secunda igitur sententia probabilior tenet, licitum esse minus malum suadere, si alter jam determinatus fueritad majus exequendum. Ratio, quià tunc suadens. non quærit malum, sed bonum, scilicet electionem minoris mali. Ità Sanch. de Matrim. lib. 7. D. XI. n. 15. cum Sot. Mol. Nav. Medin. Sylvest. et aliis pluribus, ac Salm. tract. 21. cap. 8. n. 58. cum Cajet. Sot. Pal. Bon. etc. probabilem putat Croix lib. 2. n. 223. Hinc docet idem Sanch. n. 19, cum Cajet. Sot, Covar. Valent. parato aliquem occidere, licitè posse suaderi, ut ab eo furetur, vel ut fornicetur. Et probat ex S. August. in c. Si quod verius, 33. q. v. ubi : Si enim facturus, est, quod non licet, jam faciat adulterium, et non faciat homicidium : et vivente uxore sud, alteram ducat, et non humanum sanguinem fundat Ex quibus verbis, jam faciat adulterium, probat Sanch. dict. n. 15. cum Soto, Mol. Nav. Abb. etc. S. Doctorem, non tantum permittendo, sed etiàm suadendo locutum fuisse. Et hoc addit Sanch. n. 23. cum Salon. licere non solum privatis, sed etiàm Confessariis, parentibus, et aliis, quibus ex officio incumbit, impedire peccata subditorum.

» Resp. 6. Potest aliquandò permitti proximi ruina, 58 » quandò is paratus est ad malum, et alter non in-

Tom. I.

<sup>»</sup> tendit, ut peccet, sed tantum, non auferendo oc-» casionem, permittit unum peccatum, ne fiant plura,

<sup>»</sup> ità ut permissio sit impeditiva majoris mali.

40

#### Undè resolves.

» 1. Hero licet non auferre occasionem furandi » filiis, aut famulis, cum cos nihilominus ad furan-» dum propensos, et paratos novit, ut sic deprehensi » puniantur, et resipiscant: tunc enim rationabiliter » permittit furtum unum, ut evitentur plura, Sanch. Laym. Bon. \*(Et hæc sententia videtur satis communis cum Sanch. de Matrim. lib. 10. d. 12. n. 52, qui \* citat pro ea Sot. Led. Nav. Sa, etc. Et consentit D. Th. » in supp. 3. part. q. 62. art. 3. ad 4. ubi : Quandòque » vir uxorem suspectam de adulterio habens ei insidiatur, w ut deprehendere possit eam cum testibus in crimine for-» nicationis; et sic potest ad accusationem procedere. ■ Idem admittit Tourn. t. 3. p. 337. cum Antoine)\*. » 2. Probabile est non licere talia ultrò ponere, » aut iis objicere, quià positivè concurreret ad peca catum; et non tam auferret occasionem, quam » poneret : Sa v. peccatum, et Sanch. qui ex eadem » causa docet non licere marito dare uxori ansam adulterandi, vel adultero, ut tentet uxorem. Inte-» rim probabiliter contrarium docet Laym. kb. 2. t. » 3. c. 13. Quod confirmari potest exemplo Judith, » quæ vix aliter videtur fecisse c. g. Cum enim sciret » permissionem libidinis in Holoferne fore impediti-» vam malorum, posuit ei occasionem, nempè orna-» tum suum, alioqui licitum, et tamen communiter » censetur in hoc non peccasse. Vid. Bon. d. 2. q. 4. » p. 2. Palaum hic.

Et hoc probabile putant etiàm Viva de IV. Præc. q. XI. art. 5. n. 12. vers. Infertur IV. Laym. de Carit. c. 13. n. 5. cum P. Nav. Item Elbel de Scand. n. 377. et Sporer de V. Præc. c. 1. n. 65, cum Dian. et Tamb. et probat ex l. Si quis servus, et de Furtis; ubi permittitur domino tradere servo sæpè sollicitato a fure res, ut ad furem deferat, ut sic fur deprehensus cum re furtiva, et punitus, non amplius sollieitet. Quem textum dicit Spor. cum P. Nav. Pal. apud Tamb. locum habere etiam in foro Conscientiæ. Contradicunt tamen

Cap. II. De Press. Charit. erga Proxim. Dub. IV. Sanch. de Matrim. lib. 10. d. 12. n. 53. cum Sa, item Bon. de Scand. d. 2. q. 4. p. 2. n. 34. et Spor. loc. cit. n. 63. vocans hanc probabiliorem, quià (ut dicunt) hæc videtur positiva inductio, sivè ad peccatum cooperatio, que est intrinsecè mala. Sed hoc non obstante, satis probabilis videtur prima sententia, quià, cum maritus, vel dominus præbet ansam mæchandi, vel furandi, non verè inducit ad peccandum, sed præbet occasionem, et permittit peccatum alterius, ex justa causa, scil. ut se indemnem servet a periculo damni obventuri. Aliud enim est inducere, aliud præbere occasionem. Illud est intrinsecè malum, non autem boc; alioquin numquam liceret, etiam ex causa justa, petere mutuum ab usurario , juramentum ab infide÷ li, etc. quod est contrà communem DD. sententiam (quidquid aliquis dicat), et contrà D. Th. cum S. August. 2. 2. q. 78. a. 4. Undè S. Th. ibi hanc regulam dat : Inducere hominem ad peccandum nullo modo licet : Uti tamen peccato alterius ad bonum, lici-

ARTICULUS III.

\*sserit minimè peccasse.

tum est. Imò S. Doctor videtur ibid. etiam opinioni mox allatæ expressè adhærere, exemplo decem virorum, qui dixerunt ad Ismael (Jer. 41.) Noli occidere nos, quià thesauros habemus in agro. Et hos S. Doctor

# An liceat alterius peccato materialiter cooperari.

59 Quando liceat materialiter cooperari peccato proximi?
50 An liceat nubere cum sponso existente in mortali, vel obstricto voto castitatis? 61. An reddere debitum eidem? 62. An dare Communionem peccatori occulto? 63. Quid liceat famulis? Et quæ sit cooperatio Materialis, et quæ Formalis? 64. An comitari Herum ad lupanar etc. Et an comitari concubinam ad herum? 65. An deferre munera meretrici? 66. An aperire ostium meretrici? An deferre scalam, ut Dominus ascendat ad mulierem? 67. Anscribere litteras amatorias? 68. An ministrare carnes?

4.

56 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

69 An liceat cauponibus dare vinum ebriosis, vel carnes in die vetito? Vide alia ap. Busemb.

70 An locare domum meretrici, et usudiis?

71 An vendere aleas, gladios, venena etc.?

72 An agnum Judæo?

73 An liceat Christianis captivis remigare etc. 74. An adjuvare Tyrannum? 75. An vehere annonam ad Hæreticos?
An aurigis vehere meretricem?

76 An accipere munera ab Amasio? an reddere gladium

occisuro?

77 An liceat petere juramentum a pejeraturo? Et mutuum ab usurario sine gravi causa?

78 An adjuvare usurarium? An dare mutuum abusuro?

79 An petere Sacramenta ab excommunicato, vel a peccatore; et an a parato?

80 An dare cibos vetitos?

59 . Resp. Cooperari tantum materialiter, subminis-» trando tantum materiam, et facultatem peccandi, » vel exhibendo objectum, licet, si sequentes con-» ditiones adsint, I. Si tum opus, vel cooperatio sit » secundum se bona, vel saltem indifferens. II. Si » bonâ intentione, et rationabili ex causâ fiat, et non uti juves alterum in peccando.III. Si alterius pec- catum impedire nequeas, aut saltem non tenearis » propter causam rationabilem. Gircà quam notant » Sanch. et Laym. etsi ejus gravitas certa regula de-» finiri nequeat, sed pridentis judicio metienda sit; » tantò tamen graviorem requiri, 1. Quantò gravius » est peccatum, cujus occasio datur. 2. quanto pro-» babilius est, te non cooperante, alterum non pec-» caturum: aut quantò certior est affectus peccati. 3. » Quantò propinquius tua cooperatio peccatum attinsit. 4. Quantò minùs juris habeas ad tale opus. 5. » Denique quantò magis peccatum cum justitià pug-» nat, idque propter damnum tertii : Laym. l. 2. tr. x 3. c. 13.

S. Antonin. Gabr. Sylvest. etc. apud Sanch. in Decal. l. c. 7. n. 4. videntur sentire, nullo casu licitum esse cooperari ad peccatum alterius: At hoc communiter DD. permittunt, si debitæ conditiones adsint. Vid.

15

Cap. H. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 557

Tamb. Dec. l. 5. c. 1. §. 4: Et Sanch. l. c. censet Auctores citatos locutos fuisse casu, quo absit justa causa excusans; vel quandò cooperatio est intrinsecè mala. Semper autem est intrinsecè mala illa actio, quæ exse determinata est ad peccatum: uti esset, quærere domino concubinam, idola fabricare, et quid simile. Secùs, si actio potest fieri sinè peccato, puta ministrare mensæ, aperire januam, etc. Hinc ad licitè cooperandum peccato alterius, vide conditiones requisitas apud Busemb. ut mox suprà.

#### Undè resolves hos Casus.

« 1. Hoc modo licitè materialiter cooperatur sponsa contrahens cum sponso quem scit Sacramentum
accipere in peccato mortali: Sciens verò eum habere
votum castitatis, peccat contrahendo cum ipso,
quià ad contractum illicitum concurrit. Laym. 1.
c. ex Sanch. 1. 7. de Matr. d. 11. n. 11.

» 2. Licitè quoque post matrimonium contractum 61 materialiter cooperatur conjux, si conjugi obstricto voto castitatis reddat debitum: imò ad id tenetur

- » ex justitià, si eum exigentem non possit a propo-» sito avocare. *Ibidem* \* (Et hæc est communissima et
- » probabilior sententia cum Suarez, Lugo, Laym. Bo-» nac. Pal. Sanch. Concina, Holzmann, Boss. etc.
- » Licet opposita cum Pontio, Croix, Comit. Sylv. etc. » etiàm sit probabilis; vide dicenda l. 6. n. 944.) \*
- » 3. Similiter Parochus Eucharistiam licitè potest, 63 » et debet ministrare peccatori, et excommunicato, et
- hæretico occulto, si petat publicè; imò Confessarius præbere debet petenti etiàm privatim, si ex
- solà Confessione ejus peccatum novit. *Ibid.* \* (Et ità
- » tenendum ex communissimá sententiá cum Spor. de
- » Sacr. Pæn. n. 869. etc. contrà Petrocor. Vide dicen-» da l. 6. 658.) \*
- » 4. Excusantur a peccato famuli, si ratione sui 63 » famulatûs præstent quædam obsequia, quæ sinè
- » gravi suo incommodo negare non possint; ut
- verb. gr. vestiant dominum, sternant equum,

» comitentur ad lupanar, meretrici deferant munera, » eidem venienti aperiant ostium : quià hæc tantum » remotè se ad peccatum habent, et sinè iis peccatum

» fieret. Unde tamen non sequitur, alteri cuivis licere » ea præstare. Bon. p. 11. cap. 26. Azor. 1. 2. l. 12. a.

» ult. q. 8. Laym. l. 2. t. 3. c. 13. Sanch. l. 1. mor. c.

» 7. n. 21. \* (Sed vide n. seq. 64.) \*

Ad distinguendum autem, quandò cooperatio sit materialis, et quando formalis, alii dicunt ut Cardenas, et M. Milante in prop. 51. Innoc. XI. quòd com peratio tunc sit materialis, quandò ipsa per accidens et remoté conducit ad peccatum alterius; tunc autem formalis, quandò per se, vel ob aliquam circumstantiam adjunctam, proximè conducit ad executionem peccati, licet per se esset indifferens. Sed melius cum aliis dicendum illam esse formalem, quæ concurrit ad malam voluntatem alterius, et nequit esse sinè peccato: Materialem verò illam, que concurrit tantum ad malam actionem alterius, præter intentionem cooperantis. Hæc autem est licita, quandò per se actio est bona vel indifferens, et quandò adest justa causa et proportionata ad gravitatem peccati altérius, et ad proximitatem concursûs, qui præstatur ad peccati executionem. Ratio, quià, cum tu præstas actionem indifferentem sinè pravà intentione, si alter illà abuti voluerit ad suum peccatum exequendum, non teneris nisi ex charitate illud impedire; et quià charitas non obligat cum gravi incommodo, ideò ponens tuam cooperationem cum justà causà, non peccas: tunc enim peccatum illius non provenit ex cooperatione tua, sed ex malitia ipsius, qui tua actione abutitur. Nec potest dici, quod tua actio, etsi indifferens, conjuncta tamen cum circumstantia pravæ intentionis alterius, evadat mala; nam reverà actio tua non est per se conjuncta cum mala voluntate illius, sed ille conjungit, suam melam voluntatem cum actione tua; Undè tua actio non erit tunc causa per se influens in peccatum ; sed tantum occasio qua ille abutitur ad peccandum. Vide dicenda 1.3. n. 571.

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 559

, Quær. I. An famulus ratione famulatûs possit co-64 mitari herum ad lupanar, vel sternere equum? Affirmant Busemb. hic cum Nav. Man. etc. ap. Sanch. Dec. L. 1. cap. 7. n. 22. At probabiliùs non sufficit ad id sola ratio famulatûs, etiamsi sinè famuli ope herus adiret; saltem requiritur metus gravis damni. Ità Sanch 1. c. Viva in prop. 51. Inn. XI. n. 5. Salm. tract. 21. c. 8. n. 72. Qui rectè advertunt id numquam licere, si herus ex comitatu animosior reddatur. An autem liceat famulo deducere concubinam in domum heri? Dicit Sanch. l. c. n. 25. cum Nav. et Man. quòd si inter dominum et concubinam jam conventum erat, tunc famulus solà ratione famulatûs excusatur, quandò dominus etiàm sinè famulo æquè peccatum committeret. (Alias non excusatur nisi ex metu gravis damni, ut Sanch. n. 22.). Et idem ait n. 25. de famulo deferente concubinam curru vel sellà. Sed meritò id non admittunt Carden, et Milant, in dict. proposit, 51, et P. Concina t. 2. pag. 284. et 285. Idque tantò magis non admittendum de famulo vocante concubinam ad domum heri contrà Azor. Et idem dico de Aurigis et Nautis vehentibus meretricem ad amasium, qui tantum excusari possunt ob metum gravis damni; vide n. 76.

Quær. II. An liceat famulo deferre munera meretri-65 ci ratione famulatûs? Affirmant, loquendo tantùm de esculentis et aliis munusculis, Bus. et Sanch. lib. 1: cap. 7. n. 29. Spor. de 5. Præc. cap. 1. n. 99. et Pal. de Char. p. 11. n. 4. cum Nav. et Azor. Sed verius P. Conc. t. 2. p. 284. putat hoc esse intrinsece malum quià reverà munera per se turpem amorem fovent.

Quær. III. Utrum liceat famulo ostium meretrici aperire? Negat Croix lib. 2. n. 253. At communius affirmant cum Bus. Salm. d. cap. 8. n. 74. Laym. de Charit. e. 43. Resp. 5. Tamb. cum Sanch. Dian. Azor. Sa, Rodr. etc. Nec officit propos. 51. Innocent. XI. dicens: Famulus qui submissis humeris scienter adjuvat herum suum ascendere per fenestras ad stuprandam ringinem, et multoties eidem subservit, deferendo scalam, periendo, januam, aut quid simila cooperando, non

44

66

percat mortaliter, si id faciat metu notabilis detrimenti, puta ne a domino malè tractetur, ne torvis oculis aspiciatur, ne domo expellatur. Nam ly aperiendo januam ex ipsomet contextu intelligitur de apertione per vim confectà, ut rectè dicunt Roncagl. de Char. Tract. 6. in Reg. pro praxi n. 4. post cap. 6. Salm. ibid. n. 74. Modò (ajunt) ipso non aperiente, adsit alius qui aperiat.

Quær. IV. An ex metu mortis vel magni damni liceat famulo subjicere humeros, vel deferre scalam domino ascendenti ad fornicandum, vi aperire januam, et similia? Negant Viva, et Milante in dict. prop. 51. P. Concina t. 2. pag. 280. Salm. n. 75. Croix lib. 2. n. 244. et alii. Quià, ut dicunt, tales actiones numquam licent, utpoté intrinsecè malæ. Sed contradicunt Busemb. infrå n. 68. Sanch. dict. c. 7. n. 22. et Less. l. 2. cap. 16. n. 59. quorum sententia spectatâ ratione mihi probabilior videtur. Ratio, quià, ut mox suprà diximus, cum tu præstas actionem per se indifferentem, scil, quæ potest esse bona et mala, non teneris nisi ex charitate ab illà abstinere; ne alter ea abutatur ad peccandum; Quandò autem aliàs grave damnum metuis, licitè permittere potes peccatum alterius; nam ex una parte charitas te non obligat, ut cum gravi damno peccatum ejus avertas; et exaltera malitia alterius nequit mutare naturam tuæ actionis, ità ut de indifferenti evadat intrinsecè mala. Et idem mecum sentit doctus Auctor continuation. Tournely t. 1. pag. 303. dicens: Non teneor grave subire detrimentum, ut alterius peccatum avertam; ipse sane malitiam suam sibi imputet. Nec potest dici, quòd præsatæ actiones suit per se malæ, quià cooperantur ad peccatum stupri; Idque probari ex ipså prop. damn. ubi dicitur, aut quid simile cooperando. Nam respondetur, quod Tò cooperando non intelligatur de cooperatione formali, sed de materiali, cum de ea solum locuti sint AA. propositionis, et in tali sensu certè fuit propositio proscripta. Non autem verbis, si id faciat metu notabilis detrimenti, comprehenditur metus mortis; ibi enim declaratur qualis metus non excuset, puta ne

46

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 561 domino malè tractetur, ne torvis oculis aspiciatur, ne domo expellatur: quæ mala certè non comprehendunt damnum mortis. Quià tamen prædictæ cooperationes verè concurrunt ad damnum stupri, quamvis solùm materialiter concurrant ad peccatum stupratoris, puto, nullum alium timorem excusare cooperantem, nisi mortis; Nam aliàs ob solum metum jacturæ facultatum, vel infamiæ, non licet concurrere ad dehonorationem puellæ deflorandæ. Vide dicenda lib. 3. n. 571. ubi dicemus, non licere pariter tibi scalam, vel claves tradere furi, nisi ob timorem mortis, vel infamiæ. Cum Tournely loc. cit. Tradere autem gladium occisuro numquam licet, quià non licet occidi innocentem, ut tu mortem vites, ut benè docent Conc. tom. 7. p. 168.

Quær. V. An liceat famulo ob metum gravem scri- 67 bere vel deferre litteras amatorias concubinæ domini? Quidquid alii dicant, puto cum Salm. n. 68. Sanch. n. 26. Viva n. 5. Laym. Bonac. Tambur. etc. cum Croix lib. 2. n. 273. hæc numquam licere, quià formaliter concurrant ad peccatum heri, fovendo turpem ejus amorem. Et hoc censeo dicendum cum Sanchez et Salm. n. 67. (contrà Pal. et Peb. ap. Tamb. n. 18.) etiàm in dubio, an litteræ contineant amatoria; Quià, cùm constet de turpi amore, moraliter creditur turpia continere. Si verò contineant sola signa urbanitatis, etiàm requiritur ad excusandum famulum causa justa, ultrà obsequium famulatûs, ut dicunt

Salmant, Sanch. et Tamb. U. cc.

et Tour. 304. V. lib. 3. n. 6. 7.

Ouær. VI. An liceat famulo ministrare carnes in 68 die vetito? Negant Salm. cap. 8. n. 81. cum Pal. Vasq. Dian. etc. Advertunt tamen in dubio præsumendum herum justâ causâ excusari. Sed vide seq. n. 69. Qu.

« 5. Ad ea opera, quæ propinquius se ad peccatum. habent, aut juvant, v. gr. subjicere humeros, ad-» movere scalas hero per fenestram ascendenti ad » concubinam, deferre litteras amatorias ad meretri-» cem, comitari ad duellum, etc. communis ratio Tom. I.

» famulatûs non sufficit, sed exigunt majorem neces-» citatem, et causam, ut licitè fiant; v. gr. periculum » gravis, aut saltem notabilis damni, si detrectent; \* ib. \* (Sed vide dicta mox suprà ex n. 66.) \*.

» 6. Sic enim excusantur caupones vendentes carnes » die jejunii comesturis, et vinum ebriosis, si alii

» æquè venderent. Sanch. Bon. etc.

Quær. VII. An liceat cauponibus vendere vinum iis quos ebriandos prævident? excusat eos P. Conc. n. 20. ex metu mortis, aut mutilationis, quià (ut ait) tam venditio quam potus sunt actiones indifferentes, et sold malitia bibentis intemperanter ebrietas accidit; unde infert cauponem nonnisi ex charitate teneri impedire ebrietatem illorum. Probabiliùs tamen mihi videtur dicendum cum Bus. hic n. 6. Bonac. et Sanch. Elb. n. 383. Spor. de 5. Præc. c. 1.n. 82. Tournely t. 3. n. 335. v. Secunda, Tamb. n. 36. et aliis satis communiter apud Croix n. 261. quòd caupones satis excusentur ob metum cujuscumque gravis damni, putà si aliàs notabiliter læderentur ex diminutione emptorum. Ratio quià, cum nullum eo casu grave damnum temporale obveniat se inebriaturo, charitas non obligat cum gravi incommodo peccatum illius vitare. Et idem dico cum Busemb. ut suprà n. 6. et Sanch. ib. ac Mazzot. tom. 1. pag. 480. de præbente carnes comesturis die vetito. Illud autem quod dicunt Tambur. n. 37. cum Sanch. et Pal. scil licitum esse vendere vinum eis qui revendent mixtum aqua, si æquè commodè nequeant aliis vendere, id non admittimus, nisi ob metum mortis, vel infamiæ.

» 7. Ea quæ ad peccatum proximè concurrunt, » vel inducunt, vel cum justitià pugnant, etsi ex ge-» nere suo sint indifferentia; v. g. hero alterum occi-» suro gladium dare, ostendere illum, qui ad necem » quæritur, compulsare campanam (sinè scandalo » tamen) ad concionem hæreticam, meretricem, etsi » conductam, ac paratam e domo evocare, et ad he-» rum deducere, furi scalam applicare, gerenti injus-» tum bellum dare mutuas pecunias, pagum hæretiCap. II. De Præc. Charit. ergà Proxim. Dub.IV. 363 co domino vendere, gravissimam causam requirunt, hoc est, metum tanti mali, quod secundum leges charitatis nemo teneatur subire ad evitandum malum alterius, v. gr. si alias occidendus esset, Laym. cap. 13. n. 4.

» 8. In civitatibus, in quibus vitandi majoris mali » causa permissum est, licet domum locare usurario » (excipit tamen jus Alienigenam), et meretricibus; » maximè si alii conductores desint, nisi tamen me-» retrices graviter nocerent vicinis honestis, vel ob » situm ansam majorem darent peccatis. Sanch. lib. 1. » mor. cap. 7. Bon. l. c.\* (Ità etiam Salmant. Tract. 21. \* cap. 8. num. 65. cum Trull. Vasquez, Prado, Led. n et Viva cum Suar. Less. Azor. et aliis communiter). » 9. Excusantur a mortali, imò etiàm veniali, si 71 » causa adsit, artifices, qui faciunt, aut vendunt res • indifferentes, quibus quis benè potest uti, licet plurimi abutantur, v. g. aleas, fucos, gladios. Ratio » est, quià remotè tantum ordinantur ad peccatum, » et simpliciter impediri non possunt. Quòd si tamen » abusus esset contrà justitiam, non liceret; v. g. și

offert. Item, si quis sciat hunc innocentem non pervertendum, nisì per has suas merces: quià modique cum lucrum certæ saluti alterius est postponendum.
Sanch. l. c. Malum non est præsumendum: undè licitè possunt vendi aleæ, fuci, gladii, venena (scil. ea tantùm, quæ possunt deservire etiàm ad medicinam) cuicumque, quem iis abusurum fore non constet.\* (Ità Salmant. de Contract. cap. 2. num, 22.

» occisuro dares gladium ob magnum pretium, quod

" cum S. Th. et communi.) " "

Dubium autem versatur, quandò verosimiliter creditur emptor abusurus? Busem. hic cum Sanch. dicit non licere illa vendere ob lucrum. At Tamb. lib. 5. cap. 1. §. 4. n. 33. et Salmant. ibid. n. 33. cum Bon. Rebell. Tap. Sylvest. dicunt licere, si venditor non posset sinè damno a venditione recedere: sivè ut loquitur Tamb. si jacturam pateretur, res suas non vendendo.

4

364 Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

Eodem modo licitum esset vendere ornatus puellæ iis abusuræ, si illa ab aliis æquè emeret, ait Croix lib. 2. n. 263. cum Navar. Azor. Sanch. Bon. Dian. Cùm, negando tunc venditionem, neque impediretur peccatum. Sed hoc non admittendum, juxtà dicta n. 47. vers. Secunda, nisi venditor alioquin notabile patiatur incommodum.

n. 47. vers. Secunda, nisi venditor alioquin notabile patiatur incommodum.

« 10. Excusantur etiàm, qui ob justam causam vendunt agnum Judæo vel Infideli usuro ad sacribicium. Item qui Judæorum Synagogas, hæreticorum templa, legitimo Magistratu permittente, ædibicant, vel restaurant: præsertim si fieret æquè sinè ipsis. Navar. l. 5. cons. 1. de Judæis. Laym. l. 2. t. 3. cap. 13. n. 4. Venena autem vendere, nisi iis, qui benè his usuri putantur. v. g. ad confectionem colorum, vel medicinam, non licet. v. Sanch. 1. mor. c. 7. undè venditio veneni, quod non servit, nisi ad hominis occisionem, simpliciter est mala.

" Hominis occisionem, simpliciter est maia.

" 11. Christiani captivi, ex gravi metu, in trire
" mibus Turcarum, vel Hæreticorum, licitè remigant

" contrà Catholicos, sarcinas, machinas, arma ad

" bellum necessaria convehunt, propugnacula ædi
" ficant, etc. Ità probabiliter Less. Sanch. Suar.

" Laym. lib. 2. t. 3. c. 13. contrà Tol. et alios, qui

" docent peccare mortaliter. Quòd si tamen eo loci

" res esset, ut hæc negantes a magno periculo clas
" sem Christianam eriperent, vel victoriam confer
" rent, tenerentur tantum bonum vitæ suæ anteserre.

" Suarez, Lessius, Sanch. loc. cit.

» 12. Incolæ urbis, vel provinciæ, quam Tyran» nus occupavit, licitè manent inter iniquos possesso» res, eosque cogente imperio juvant excubiis, fos» sione, contributione: idque ex legitimi Principis
» præsumpto consensu: ex quo etiàm talia obsequia
» licitè promittunt cum juramento, ad majora mala
» sua, et legitimi Principis declinanda Laym. loc. cit.
» n. 5.

» 13. Nota, et aurigæ Catholici in Hollandia, » etiam sinè gravi metu, si absit prava intentio, licitè Cap. II. De Præc. Charit. ergà Proxim. Dub. IV. 365

vehunt annonam ad castra hæreticorum, si adsint alii, qui illis cessantibus, facerent: quià, nisi

id faciant, excludentur omni lucro tamquàm osores boni publici. V. Less. lib. 2. c. 19. Sanch. lib 1.

c. 7. Fill. t. 22. cap. 5. »

An autem liceat aurigis, aut nautis vehere meretricem ad amasium pro solà mercede lucrandà? Affirmant Spor. de V. Præc. c. 1. n. 94. Salm. dict. cap. 8. n. 72. cum Morell. et Diana apud Tamb. d. cap. 1. §. 4. n. 30. ex Croix l. 2. n. 274. cum Nav. Quià (ut ajunt) hi sunt causa tantùm remotè cooperans. Sed rectè negant Sanch. Dec. lib. 1. cap. 7. n. 25. Bon. de Matr. p. 14. n. 6. Ronc. de Char. cap. 6. Reg. in praxi n. 2. et Viva in prop. 51. Inn. XI. n. 5. qui contrariam opinionem ait non esse solidè probabilem; hi omnes dicunt eos tantùm excusari ob grave damnum vitandum: Imò Angles apud Sanch. putat numquàm licere, utpotè intrinsecè malum.

Adduntur alii casus. 1. Peccat puella acceptans 76 munera ab amasio, qui turpiter eam concupiscit, quià fovet amorem. Croix lib. 2. n. 264. cum Spor.

2. Peccat reddens gladium occisuro, nisi metus 77 gravis incommodi excuset. Croix n. 265. cum Sunch.

Bonac. etc. Sed vide n. 571. Secus circà fin.

3. An liceat petere juramentum a pejeraturo? Negant Vasq. et Sotus ap Croix l. 2. n. 268. item Pontius de Matrim. lib. 5. c. 18. n. 62. ex D. Aug. et D. Th. 2. 2. quæst. 98. art. 4. ad 4. Ratio, quià (ut ait S. Th.) in juramento eius, qui falsum per verum Deum jurat, non videtur esse aliquod bonum, quo uti liceat. Sed probabilius affirmant Salm. tract. 21. cap. 8. n. 78. Tournely tom. 3. p. 335. et Bonac. de 2. Præc. d. 4. p. 11. n. 1. cum Cajet. Salon. Suar. Reg. Fill. et Tamb. et Dian. ap. Croix loc. cit. Modò adsit justa causa; nempè si Judex petat juramentum ratione Officii (quod idem S. Thom. loc. cit. in corp. etiàm admittit); vel si magni tua interest uti perjurio ad fraudes alterius manifestandas, ut jus tuum consequaris: et sic non deest bonum utile petentis, quod sufficit pro justà causà. Et ità intelligen-

Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

dus D. Thom. ex contextu verborum in l. c. Commune autem est licere petere ob aliquod bonum juramentum a juraturo per falsos Deos. Ità S. Thom. ibid. et Sanch. Dec. lib. 3. cap. 8. n. 21. cum Gabr. Suar. Sayr. etc. contrà Abulens. Si verò res sit vera, et alter ignoret, vel sit falsa, et alter credat veram, non licet eum inducere ad juramentum, ut rectè dicunt Salm. c. 8.

n. 70. et 80. 4. Licitum est petere mutuum ab usurario propter aliquod bonum; est communis sententia cum S. Th. qui 2. 2. quæst. 78. art. 4. sic docet : Licet ab eo, qui usuras exercet : mutuum accipere sub usuris propter aliquod bonum, quod est subventio sua necessitatis, vel alterius. Et alibi, de Malo quæst. 13. art. 4. ad. 17. inquit: Si aliquis propter aliquod bonum utatur malitid Usurarii, accipiens ab eo mutuum ad usuram, non peccat. Si verò persuaderet, quòd mutuaret ad usuram ei, qui mutuare ad usuram paratus non esset, absque dubio in omni casu peccaret. Idque licet, si adsit causa vel necessitatis, vel notabilis utilitatis; ut dictum est n. 49. et ut dicunt Salm. d. cap. 8. n. 76. et 77. cum Caj. Nav. Sanch. Bon. Pal. Asserit autem Lugo D. 25. n. 235. communem esse inter DD. sufficere ad excusandum petentem muluum ab usurario a peccato gravi quamcumque utilitatem etiàm modicam. Sed huic non acquiesco sed juxtà dicta n. 47. v. Secunda, Ratio, quià ad excusandum grave peccatum, gravis requiritur causa. Secus igitur dicendum, si adsit notabilis utilitas, ut ajunt Croix lib. 2. n. 272. et Sporer de V. Præc. cap. 1. n. 75. Et tunc licet étiam offerre ei usuras, conditionate dicendo: Si vis usuras, dabo, ut Mol. Sanch. Hurt Tamb. ap. Croix lib. 2. n. 267. Imò licitum est etiàm absolutè eas offerre, dicendo: Da mihi mutuum, et ego tibi solvain usuras, ut dicunt Lugo disp. 25. n. 227. Sanch. Dec. cap. 8. n. 26. cum Trull. Bann. Dian. Spor. n. 77. et alii apud Salm. de Contr. cap. 3. n. 111, Et licet Salm. ibid. cum S. Th. Bon. etc. oppositum verius censeant, rectè tamen probabilem vocant primam

Cap. II. De Præc. Charit. erga Proxim. Dub. IV. 367. sententiam; quià illa oblatio reverà semper est conditionata, scilicet si nolis dare gratis, offero usuras. Sed hoc nequaquam admitterem, si alter non esset paratus ad mutuum dandum sub usuris; quià aliter, qui sic eum alliceret ad mutuandum, directè induceret ad peccandum. Notant autem Salm. d. cap. 3. de Contr. num. 122. quòd requiratur major causa ad petendum mutuum ab eo, qui scitur non daturus, nisi sub usuris: requiritur saltem magna utilitas, ut suprà.

5. Qui adjuvat usurarium tantum in numerandis 78 pecuniis, scribendis rationibus, aut in deferendo pignore, potest excusari a peccato sola ratione famufatus; Secus verò si exigat usuras, quia exactio est cooperatio proximior ad peccatum usurarii, etiamsi amicabiliter exigat. Quòd si exigeret per vim aut minas, non solum peccaret, sed insuper teneretur ad

restitutionem; Vide dicenda lib. 3. n. 789.

6. Licet dare mutuum abusuro, si adsit causa, scilicet si aliter illi multum possit nocere. Ità apud Croix n. 269. Azor. et Less. qui tamen dicit, non ex-

cusare causam lucri etiàm justi.

7. Probabilius licet petere Sacramenta à Sacerdote ex-79 communicato tolerato; quià ipse tunc minimè peccat ea ministrando. *Tamb. lib.* 5. cap. 1. §. 4. num 40. cum Sanch et Hurt. contrà Suar. Vide dicenda lib. 7. n. 39.

Conveniunt etiàm DD. licitum esse petere Sacramenta a Sacerdote, qui est in mortali, si adsit necessitas, aut notabilis utilitas. Sed dubium est, si utilitas non sit magna, an tunc liceat? Affirmant Azor. Hurt. et Dian. ap. Croix lib. 2. n. 272. Sed negandum cum Croix, juxtà dicta n. 47. etiamsi Sacerdos sit

paratus ad sacrilegè ministrandum.

Volenti autem frangere jejunium, ubicumque inveniet cibos, licet eos præbere, dicendo conditionatè: Si vis jam comedere, cæna, apud me, ut dicunt Sporer de V. Præc. n. 48. et Less. l. 4. cap. 2. n. 24. cum Navarr. Cajetan. ap. Viva de Præc. D. Qu. 10. Art. 4. n. 6. Ratio, quià peccatum tunc jam est internè patratum, nec impediri potest, ut supponitur. Sed huic opi-

Lib. II. Tract. III. De Præcepto Charitatis.

nioni nec acquiesco, et sequor Salm. Tract. 21. cap. 8. n. 81. et Ronc. de Carit. cap. 6. qui cum Pal. Vasq. Dian. etc. oppositum sentiunt, quià id in iis circumstantiis est objectivè malum, ad quod non licet cooperari nisi tantum permissivè, modò adsit causa gravis, juxtà nostrum principium positum n. 47. vers. Secunda, et toties repetitum, nempé quòd ad permittendum grave peccatum proximi, quod ille committet ex occasione a nobis præstità, non sufficit, quòd alter sit paratus ad peccandum, sed insuper requiritur gravis causa necessitatis, vel saltem utilitatis, quæ nos deobliget a præcepto charitatis: Alioquin graviter peccamus tam contrà charitatem, quàm contrà virtutem, quæ a proximo læditur.

# LIBER III.

DE PRÆCEPTIS DECALOGI, ET ECCLESIÆ.

## TRACTATÙS I.

DE PRIMO PRESCEPTO DECALOGI.

Hujus præcepti, proùt est affirmativum, materia propria sunt actus virtutis Religionis. Est autem hæc Virtus moralis, quâ interior, et exterior cultus Deo debitus exhibetur. Actus ejus internus est animi submissio, quâ infinitam Dei excellentiam veneramur. Externus est, quo internum testamur, ut oratio, sacrificium, etc. de quibus vid. Schol. 1. 2. et 3. parte. Proùt verò est negativum, prohibet vitia Religioni opposita: quæ quià opponuntur virtutia Religioni opposita: quæ quià opponuntur virtuti inter morales præcipuæ, sunt peccata, post ea, quæ contrà virtutes Theologicas committuntur, gravissima et ex genere suo mortalia. Sunt autem duplicia: aliæ quæ opponuntur per excessum, ut Superstitio cum suis speciebus: alia per defectum, ut

» Irreligiositas cum suis. »

Ex hac igitur Religionis virtute tenemur ad orationem, quæ apud S. Th. 2. 2. quæst, 83. art. 1. definitur, ex Damasceno Petitio decentium a Deo. Et probabilius orationem est, nobis esse necessariam necessitate medit cum Suar. Less. Laym. Bon. Azor. etc. apud Salm. Tract. 21. c. 9. n. 11. S. Thom. ibid. contra Sylv. Led. Villal etc. qui putant, necessitate præcepti. Quandò autem obliget præceptum orationis? Salmant. ibid. n. 29. cum Trull. et Villal. contra alios, censent obligare per se triplici tempore, scilicet in instanti usu rationis, in articulo mortis, semel saltem in anno. Dicitur per se: nam per accidens, certum est obligare, quandò urget magna tentatio, quæ aliàs vinci nequeat: vel quandò urget magna calamitas Populi, aut proximi. Salm. loc. cit. n. 15.

Tom. I.

### CAPUT I.

DE SUPERSTITIONE, ET SPECIEBUS EJUS.

#### DUBIUM I.

# Quid sit, et Quotuplex.

1 Quid est Superstitio?

2 Quotuplex est Superstitio?

3 Quis committit Superstitionem falsi cultus?

4 Quid superstitio cultus superflui?

Resp. 1. Superstitio est falsa religio, seu cultus » vitiosus viri, Vel falsi Numinis. Less. Et convent » cum definitione communi ex S. Thom. quâ dicit » esse vitium, quod religioni opponitur secundum » excessum. Dicit per excessum; non quòd Deus ni-» miùm coli possit, aut majore honore, quam dignus » sit : sed id intelligitur secundum circumstantias, » eoquòd exhibeas cultum, vel quem non debes, vel eo modo quo non debes, vel illi cui non debes. » Resp. 2. Superstitio est duplex; Alia cultús inde-» biti, sive incongrui, quo verus Deus, sed modo » indebito, colitur, tribuendo ei cultum falsum, et » perniciosum, vel superfluum, qui nimirum sit con-» trà, vel præter Ecclesiæ consuetudinem, ac præ-» scriptum. Alia estratione reicultæ, cum scilicet cultus » Deo debitus falso Deo, vel creaturæ defertur. Et » hæc subdividitur in Idololatriam, Divinationem, et » Vanam observantiam; ad quam Magia vel revoca-» tur, vel potius quartam ejus speciem constituit. » Laym. l. 4. t. 10. c. 1. ex S. Th. quæst. 92. art. 2.

## Ex quibus resolves.

» 1. Superstitionem cultus fulsi committit, I. Qui » Deo tunc offert cultum per cæremonias veteris » legis, verbi gratia circumcisionem, immolationem

» agni etc. quià hæc significant Christum adhuc ventu-» rum, et nondùm venisse. II. Laicus, qui Deum colit » tamquam publicus Minister Ecclesiæ, verb. gr. sa-» crificando, absolvendo. Quod semper esse mortale, » docet Suar. de rel. l. 2. de superstit. c. 2. III. Is qui » suâ auctoritate proponit aliqua facienda, tamquam , ordinata ab Ecclesia ad Dei cultum. IV. Qui falsas » Reliquias proponit; vel miraculum factum esse per aliquam imaginem; vel se habuisse has, vel illas revelationes fingit sivè ad faciendum lucrum, sivè » ad devotionem augendam. V. Qui, ut populum » moveat, fingit miraculum aliquod, vel historiam reperiri in Scripturâ Sacrâ, etc. Et hæc superstitio, » etsi sit de genere suo mortalis, quià primæ veritati » injuriam irrogat, et religionem fundatin mendaciis: » sæpè tamen excusatur ob ignorantiam, vel simplici-• tatem. Less. 1. 1. c. 43. Sanch. 2. mor. c. 37. Nav. c. • 12. Laym. loc. cit. Bon. d. 3. q. 5. p. 1. » 2. Superstitio cultus superflui est, v. g. I. Cæreme- 4 » nia audiendi Missam antè ortum solis cum certo » numero, situ, ordine cereorum, vel Sacerdotis qui » dicatur Joannes, vel qui habeat staturam Christi, etc. » quià hic cultus est ex se ipso inanis, et ad spiritum » excitandum inutilis. II. Jejunare die Dominico, cum » non jejunas aliis diebus. 4 (Quamvis ex c. Sacerdos 26. Qu. vetetur jejunare in die Dominico, ad extir-» pandam hæresim Munichæorum negantium Resurrecn tionem Christi Domini; qui tamen mortificationis • causa jejunaret, non peccaret, ne leviter quidem, ut s ait Viva l. 2. Qu. 2. Art. 1. n. 3. imo mereretur, cum • talem hæresim jam Ecclesia aboleverit. Etsi Salm. • Tract. 21. c. XI. n. 8. dicant melius esse abstinere a » tali jejunio; et ideò communiter docere DD. quòd je-» junium promissum in die Dominico possit in Sabbato » adimpleri : Et si quis voverit jejunare per mensem • non teneri in die Dominico, nisi expresse intenderit) \*. » Item in Missa contrà rubricam plures formare cru-» ces, pluriès dicere Alleluja, dicere Gloria, vel Credo

» contrà rubricas, aliasque cæremonias demere, vel

372 Lib. III. Tract. I. De primo Præcepto Decalogi.

» addere (etsi fiant ex devotione; hæc enim corrigen-» da est), quià sunt præter Ecclesiæ consuetudinem.

» Hæc tamen, et similia, bona intentione facta, ve-» nialia tantum sunt ordinarie, ut docet Tol. Less.

» loc. cit d. 1. Nav. et Laym. quià est materia levis, » et actio ex se non mala, et multa excusat simplici-

» tas. Quòd si tamen ex se mala esset, ut si rem fur

» tivam offeras, turpia in Templo canas, ore vel organo » notabiliter lascivam vel ad impuritatem provocan→

item vocem edas, est superstitio ferè mortalis, ut

Laym. loc. cit. ex comm: »

#### DUBIUM II.

#### DE DIVINATIONE.

# Quid, et quotuplex sit?

5 Quid est Divinatio?

6 Alia est cum expressa invocatione Demonis, alia cum tacità,

7 An divinare sit semper peccatum mortale?

8 Resolutio casuum. Quid sentiendum de Virgà Divinatorià?

9 An liceat divinare per somnia?

10 An sit licita Astrologia, et qualis?

11 An liceat adhibere Sortem divinatoriam?

ĸ «  ${f R}$ esp. I. Divinatio est, cùm quis opem dæmonis » tacitè vel expressè invocat, ut noscat res contigen-» tes et liberè futuras, aliterve occultas, et naturaliter » incognoscibiles. Quæ si sint tales, quas solus Deus » scire potest, involvitur tacita Idololatria, quod » Dæmoni tribuatur cultus divinus; si verò sint tales, » quas Dæmon naturaliter scire potest (nam ex signis, » aliisque modis occultissima quæque cognoscere » potest, etiam plurimas hominum cogitationes, et » res futuras, v. Del. l. 4. c. 2. q. 2. Sanch. 2. mor. c. » 28.; nihilominus illicita est, eoquod commercium » habeatur cum Dei jurato hoste, quod importat » quamdam proditionem, et apostasiam a Deo, ac • fortè-etiàm (ut vult. Suar. contrà Valent.) supersti\* tionem. Vid. Laym. c. 3. Bon. p. 3. S. Th. 2. 2.

n quæst. 5. art. 2. » Resp. 2. Divinatio est duplex: una, in qua est 6 » invocatio, vel pactum expressum cum dæmone, et » generali nomine dicitur Necromantia: ut, cum Dæ-» mon occulta docet per Pythones, arreptitios, præsn tigias, per personas mortuorum, vel virorum appan rentium, aliave signa in aere, aquà, igne, speculis: » Alia est, in quâ tantum est invocatio, vel pactum n tacitum, seu interpretativum, ut cum ex lineamen-» tis corporis, vocibus, garritu avium, et similibus, » quibus se Dæmon immiscere solet, quæritur cogni-• tio, ad quam ea sunt improportionata, S. Thom. • quæst. 95. Cùm verò utriusque speciei variæ rursùs » sint species, eas hîc omitto, quod secundum sen-» tentiam communiorem, in genere moris non diffe-» rant, nec specialem habeant malitiam; ideòque in De Confessione non sit opus explicare, an v. gr. facta » sit divinatio ex speculis, aere, mortuo, etc. Expri-» mendum tamen necessariò est, utrum invocatio, sivè pactio expressa, an tacita intervenerit; quià, • sivè hæc moraliter inter se specie differant, sivè non, notabiliter tamen mutant judicium Confessarii. \* (Melius, quià invocatio expressa sæpè adjuncta . » habet alia peccata, scilicet hæresim, adorationem Dæmonis, etc. Cæterum probabile est de se non esse » obligationem explicandi, ut Salm. Tract. 21. c. 11. n. 20. et 30. cum Victor.) \* Vid. Laym.loc.cit. Sanch.

» loc. cit. Less. l. c. disp. 5. Del. 4. dis. 4. c. 2. Bonac.

**▶** q. 5. p. 4. »

Divinatio per expressam Dæmonis invocationem dicitur Oraculum, si fiat per idola. Necromantia specialiter, si per apparentem mortuorum recuscitationem; nam generaliter Necromantia comprehendit alias etiàm species Divinationis. Oniromantia, si per somnia. Præstigiæ, si per fictas figuras. Haruspicina, » si per signa in extis animalium. Geomantia, si per » figuram in terrà. Hydromantia, per figuram in aqua.

Aeromantia, in aere. Pyromantia, in igne. »

574 Lib. III. Tract. I. De primo Præcepto Decalogi.

Per tacitam verò invocationem dicitur Astrologia, si fit per situs, et motus astrorum. Auspicium, per signa volucrum. Augurium, per signa animalium: Omen, si fiat per casum ver. gr. per occursum funeris etc. Sortilegium, si fiat ex sorte, ver. gr. ex aperitione libri, jactu taxilorum.

Resp. 3. Divinatio, quæ fit per actum expressum, et perquam Dæmon expressè invocatur, excusari non potest a mortali; eam verò, quæ fit per actum tantùmimplicitum, aliquandò excusari a mortali quidam asserunt; videlicet tunc, cùm vel intercedit simplicitas, et ignorantia non crassa, nequè affectata: vel fides certa non adhibetur, sed tantùm timor quidem, aut suspicio concipitur eventûs futuri. Laym. l. 4. tract. 10. c. 3. Sanch. Less. Suar. Cajet. Bald. tract. 3. l. 4. d. 3. n. 2. etc. eoquòd tunc superstitiosa verè non sit, cùm intentio non sit talis. Vid. Suar. Less. Sanch. Laym. Cajet. Navarr. Sayr. Valent. et Tanner. d. 5. de rel. quæst. 7. disp. 1. n. 21. et dub. 2. num. 25.

### Ex dictis resolvuntur sequentes Casus.

\* « 1. Expressè censetur invocare, seu convenire, et 
pactum facere cum Dæmone, qui vel verbis Dæmonem invocat : vel saltem facto aliquid usurpat, per 
quod scit, aut putat Dæmonem cooperari.
2. Is verò tacitè paciscitur, qui vanis, et natura-

» liter improportionatis utitur ad aliquid cognoscen-» dum, vel efficiendum. Nequè requiritur, ut Dæmon » aliquandò pactus sit, se ad talis vani medii adhi-» bitionem concursurum; eo enim ipso, quo quis » vanitatibus iis utitur, Dæmon se immiscet, licet » præter intentionem utentis sit eum invocare, ut

n docent Suar. Less. et. Sanch. ll. cc.

« 3. Non excusatur a peccato, qui utendo talibus » rebus, quas constat esse naturaliter improportio-» natas, protestatur, se nullum cum Dæmone com-» mercium intendere, quia reipsa facit contrà suam protestationem. Cùm enim nec Deus, nec Angeli boni talibus se immisceant, Dæmon implicitè iis in- vocatur, ut præter citatos docent Laym., et Bonac. U, cc.

» 4 Neque is excusatur, qui talia media utilia cre» dit propter experientias, quia has Dæmon procurat,
• ut Homines paulatim illaqueet, et ad similia usur» panda inducat. Vid. Sanch. 2. mor. c. 38. \* (Cum

» Viva. loc. cit. n. 3.) \*. »

Quæres, quid sentiendum de Virga Bifurcata vocata Divinatoria, cujus conversione aliqui utuntur ad inveniendos thesauros in terra abditos, aquarum, aut metallorum venas, transpositos agrorum limites, et præserim fures, ac homicidas? Usum hujus virgæ aliqui Doctores Medici, et etiam Theologi conati sunt naturalem probare et innocentem; sed meritò eum reprobat Contin. Tourn. tom. 2. pag. 268. cum P. Malebr. P. Lebrum et aliis. Ratio 1. quià, si talis Virga naturaliter in manu hominis movetur ac volvitur, intentio nihil conferre potest ad motum; Virga tamen remansit immota in manibus eorum, qui protestati sunt nolle aliquid superstitiosum, de quo P. Lebrum plura exempla refert : moveri contrà cœpit in manibus aliorum, qui nullam præmiserunt protestationem. Ratio 2. Lapis constitutus pro limite agri nihil differt in materià ab alio lapide; ergo impossibile est, ut naturaliter Virga moveatur erga primum lapidem, et non erga secundum. Ratio 3. Quod agit physicè, nequit dirigi ab intentione hominis ad agendum vel non, sed positum in iisdem circumstantiis, eodem modo agit; At Virga Divinatoria movetur juxta mentem ferentis, ita ut si ille quærit metalla, non aquam, Virga non moveatur cum invenit aquam, sed tantum si invenit metalla, et sic contrà: patet igitur talem motum non posse esse naturalem.

« 5. Si quis ab astris, somniis, similibusve, ità » dependeat, ut omnes penè actiones suas et vitam

» n. 64. cum Nav. Trull. et Pal.) \*,

<sup>»</sup> juxtà ea regulare velit, eum mortaliter peccare do-

<sup>»</sup> cent Less. Suar. Sanch, loc. cit. \* ( idem Salm. c. 11.

576 Lib. III. Trace I. De primo Præcepto Decalogi.

» 6. Ex talium observatione semel, atque iterum aliunud omittere, ad quod alioqui sub mortali non teneris, veniale tantum esse censent Cajet. et Arm.
Vid. Somnium; Uti et subinde timere leviter, ne ità

» sit aut eveniat quod portendunt, ut notat Suar. sup. » loc. cit. \* ( Idem dicunt Salm. dict. c. 11. n. 64. )\*.

Quæritur, an divinare futura per somnia, semper sit illicitum? Respondetur, si somnia sint certò, vel probabilius a Deo, possumus, imò tenemur eis credere, cum Deus promiserit aliquando per sommia loqui, ut N. 11. Per somnia loquar ad illum. Ità Salm. c. 11. n. 60. cum S. Thom. S. Greg. Niss. Suar. Less. etc. E converso grave peccatum esset credere somniis diabolicis, ut in cap. Episcopo. 26. qu. 5. Salmant. n. 66. cum Laym. Less. etc. Quandòque tamen potest home rudis excusari a mortali ratione simplicitatis, vel quià solùm tenuiter credit eisdem, ut benè advertunt Anacl. tract. 5. D. 2. n. 22. et Busemb, mox infrd. Quid in dubio, an somnia sint a Deo, vel Dæmone? Resp. si non constet certò, vel probabiliter somnia esse a Deo, non licet eis credere; Ità Salm. n. 61. cum. Suar. Less, Sanch. Pal. etc. ac Spor. de 1. Prac. n. 19. ex comm. Ratio, quià Deus, cùm immittit somnia, simul etiàm reddit hominem certum, vel ferè certum, quòd ab ipso 'immittantur. Pro regulà autem discernendi, an somnia sint a Deo, vel a Dæmone, observandum, an somnium impellat ad opus bonum, vel malum, aut præsumptuosum. Item, an post somnium homo se sentiat perturbatum, et minus promptum ad opera pietatis; vel alacrem, et promptum; tunc enim potest prudenter censere somnium esse a Deo. Ità Elbel de 1 Præcept. n. 491. et Anacl. loc. cit. n. 23. ex communi DD.

» 7. Communiter, et ut plurimum in similibus, in quibus tacitum tantum est pactum, venialiter tan» tum peccari, docent consequenter Doctores supra

<sup>»</sup> citati, et mox citandi : quià communiter ferè ali-» quid istorum intervenit, que a mortali excusare

dicunt, ut v. gr. quòd si fides integra non adhi-

<sup>·</sup> beatur. Sanch. loc. cit. n 13. Caj. in suum. Armil, ete.

Rectè tamen notat Delrio, esse semper rem valde periculosam, juxta illa suas actiones dirigere, etiam non credendo. Vid. Sanchez loc. cit. » 8. Licita est 1. physiognomia, quæ ex vultu, b dispositione, et habitudine corporis, et membro-» rum: 2. Chyromantia, quæ ex lineis, et partibus ma-» nuum considerat temperiem corporis, imò etiam • animi propensiones, et affectus probabiliter con-» jectat. \* (Idem Salm. n. 73. et 74. cum Azor. Bonaci. » Sanch.)\* 3. Item divinatio, quæ ex somniis con-» jectat hominis complexionem, et hinc affectiones » animi diurnas. 4. Item alia, qua ex avium, piso cium, aliorumve animalium voce, motu, aliisve aco » tionibus naturales aliqui effectus prænuntiantur fu-🕯 turi ut plurimum, v. g. serenitas, pluvia, etc. 5. » Astrologia naturalis, quæ effectus corporeos, et \* naturales, ut ventos, eclipsim, fertilitatem, salubritatem, morbos, et similia prædicit, quæ ad me-» dicinam, vel agriculturam conducunt; imò etiàm; • cum ex puncto nativitatis, sivè horoscopo probabi-» liter prædicit complexionem corporis, et affectio-» nes animi. Quià hæ divinationes omnes naturales » sunt, et mediis proportionatis utuntur. Less. 1. 2. » c. 43. d. 7.

» Alia est Astrologia Naturalis, quæ conjicit plu- 19 » vias, tempestates, sterilitates Terræ, et similia; et » hæc non est illicita, ut ait hîc Busemb. cum Salm. Tract. 21. c. 11. n. 35. quamvis ut plurimum sit inutilis, et incerta. Alia est Judiciaria, quæ ex signis in astris prædicit futura contingentia, quæ pendent ex hominum voluntate; et hæc, si fiat de persona particulari, illicita est, ut dicunt Salm. d. 1. n. 46. cum Trull. Sanch. Salm. etc. contrà Pal. et alios apud ipsum; Etiamsi, non ut certò, sed ut conjecturaliter seu probabiliter fiat, ex Constit. Sixti V. Moderator Cali, anni 1586. ubi damnantur etiam illi, qui id non certò assirmare audent, aut protestantur. Licitam autem esse censent si fiat in generali, puta si prænuncientur bella, seditiones etc. Ita Salm. ibid. n. 48. 67 Tom. I. 48

\$58 Lib III. Tract. I. De Præcepto Primo Decalogi.

S. Thom. Qui p. 1. qu. 115. art. 4. ad 3. sic loquitur: Plures homines sequentur passiones, ad quas cooperari possunt corpora calestia. Pauci autem sunt sappientes, qui hujusmodi passionibus resistant. Et ideo Astrologi ut in pluribus, vera possunt prædicere, et maxime in communi, non autem in speciali.

Quæritur indè, an licita sit Astrologia, quæ prædicit ex horoscopo, et puncto nativitatis inclinationes, temperamenta alicujus? Distingue, si prædicit ut certa, certò illicita est, cum omnia sint incerta. Ità Salm. dict. c. 11. n. 10. cum Sanchez, Trullench. Suarez et alii communiter; Putant tamen esse tantum peccatum leve, ut n. 52. cum Laymann, Suarez. Sanchez etc. contrà Fill. et Trull. Si verò prædicit, ut tantum probabiliter, seu conjecturaliter, licita est, ut Salm. n. 53. cum. S. Th. Suar. Pal. Bop.

» g. Illicitæ verò sunt omnes prædictæ divinationes, » si ex iis aliquid nosci, aut prænuntiari intendatur

» circa ea, ad quæ proportionata non sunt, ut circa

effectus contingentes, et liberos; aut quæ a Deo pen-

» dent; ut circà statum anime, dona Gratie, divivias, honores, fortunam, nuptias, statum vite, et

similia, quorum electio voluntaria est, et a libera

• hominum voluntate pendet : itemque de rebus oc-

n cultis, ut furto, thesauro abscondito. Vide Less.

. l. c. et Bonac. d. 3. qu. 3. n. 11. Suar. Sanch. log.

» cit. Bon. n. 11.

Prædicere futura contingentia libera conjecturaliter tantùm ex signis avium etc. dicunt Salm. n. 98. in fine cum Less. Pal. Sanchez, Fill etc. non esse illicitum: quià constellatio, quæ potest homines commovere ad bellum, potest etiàm illa signa causare in avibus.

» 10. Peccant, qui Ægyptios de fortuna consu-» lunt, et quidem, si fiat oum firma fide, vel scan-

» dalo etc. mortaliter : si verò causa curisiositatis,,

» yel ritûs, ut fit communiter, venialiter tantum.

\*\* Fill. et Sanch.

\* 11. Superstitiosa est divinatio, quæ fit per sortes. divinatorias, ad futurum, yel occultum aliquod cog-

noscendum, quasi sortibus vis aliqua divina in-

sit : ut si quis v. g. ex taxilorum projectione, et dispositione divinet, quis sit obtenturus victoriam, » beneficium, etc. Idem ferè est de sortibus consul-» toriis, quibus inquiritur, quid in hac, vel illa re sit agendum. Dixi ferè, quià aliquandò hæ licite » sunt, quandò causæ necessitas, et honestas exi-» git; aptiorque modus dubium vincendi non apparet: dummodò fiant præmissa oratione cum debita reverentia; et indicium non expetectur, nisi a solò Deo: v. g. si quis hærens in bivio aliter quoad viam » se determinare non possit; vel si divino instinctu; aut jussu fiant; ut r. Reg. 10. ih electione Saulis

ontigit. Fill. Sanch. Bon. loc. cit.

\* 12. Sortes divisoriæ sinè superstitione, et plerumque licité fieri possunt, sivè ad honestum lu-» dum, sivè ad hæreditatis divisionem, sivè ad litis • compositionem, dummodò litigantes, qui æquale » jus habent, consentiant, quià nihil aliud continent, quam contractum inter eos, qui ad aliquata • rem jus habent, ut illius sit, cui sors obtigerit. » Sic etiàm si plures mortem meriti sint, nec expe-» pediat, omnes puniri, sorte definiri potest, quis " ex iis sit occidendus. Dixi, plerumque: tum quià in » electionibus Ecclesiasticis sunt illicitæ, ut Laynt. > 1. 3. t. 4. et Bon. tum quià officia secularia non sorte, sed secundum personarum aptitudinem sunt » dividenda, etsi inter plures æquè aptos, et dignos sorte agi possit. V. Less. c. 43. »

Sortes in electionibus ad Officia secularia licitæ sunt, modò sint inter dignos, Sporer de 1. Præc. v. 9. h. 21. cum. S. Th. q. 97. u. 8. Sanch. et comm. Quoad verò Officia, vel Beneficia Ecclesiastica vetantur c. Ecclesia de Sortilegiis. An autem talis electio sit nulla? Affirmant Panorm. et Villal. ap. Salm. c. 11. n. 91 Negant tamen Salm. n. 92. cum Suar. Sanch. Laym. etc. Et quidem probabilius, quià nullibi talis electio sancitur invalida. Excipitur tamen sola electio Prælati habentis jurisdictionem ex c. quid propter de Elect.

An liceat usus Sortium in decidendis litibus eif-

São Lib. III. Tract. I. De Præcepto Primo Decalogi, ca Officia, aut Beneficia Ecclesiastica? Affirmant Laym. Less. Host. Abb. etc. ap Salm. n. 85. Negant verò Felin. Farin. et Salm. n. 88. cum Sua. Sanch. etc. Et quidem verius, nam ex c. Ecclesia. Extra de Sortil: universè prohibetur electio Ecclesiastica per sortes. In casu nostro talis electio alterutrius ex litigantibus jam fieret per sortem saltem completive. Hoc tamen licere dicunt Salm. ib. si hæc electio fieret auctoritate Judicis, quià tum vitatur periculum vitiosi ingressûs, cum Judex habendo jurisdictionem ad collationem legitimum titulum conferat.

Ultimò notandum est ex Salm. ib. n. 95. cum S. Th. Suar. Pal. etc. quod sors divinatoria, etiamsi a Decempetetur, tunc tantùm licita sit, quandò I. Adest argens necessitas salutis. II. Divina non convertuntur ad terrena negotia. III. Non mittitur sors in quibuscumque electionibus Ecclesiasticis, quæ fieri debent instinctu Spiritûs Sancti; Hine rarò licitam esse dicunt Salmant. d. n. 95.

» 13. Potest excusari a superstitione, qui modo

» illicito futura se velle divinare ostendit joci causă.

» Ratio est, quià non est actus superstitiosus, nec

» affectatio cognitionis Dei propriæ, sed tantùm va
» nitas aliqua. Suar. et Sanchez, Reg. l. 17. n. 170.

» (Gum Salm. dict. c. 11. n. 33, Modò credat illa esse

» falsa)

\*.

### DUBIUM III.

# Quid, et quotuplex sit Idololatria.

Resp. 1. Ea est, quandò tribuitur honor creaturæ,
» sicut Deo. S. Thom. quæst. 94. φ 1. Id verò fit, ut
» docet Less. 2. c. 43. non tantùm sacrificio, sed etiam
» quovis signo honoris, quo quis creaturæ, tamquam
» Deo, se submittere intendit, v. gr. genuflexione,
» suffitu, detectione capitis ad statuam Jovis.
» Resp. 2. Idololatria est duplex: alia Materialis,

» sive simulata, ut cum quis sine interno affectu, ex » metu mortis, cultum idolo exhibet. Alia Formalis,

\* ac propria, vel perfecta, ut cum quis adorat idolum, quod ex infidelitate putat esse Deum; vel imperfecta, cum quis vel ex odio Dei, vel ex affectu aliquid a Dæmone, aliave creatura obtinendi, ipsi, quasi Deo, cultum defert. Laym. loc. cit. ex S. Aug. et S. Th.

#### Unde resolves.

» 1. Idololatria aliquandò conjungitur cum infide» litate, vel hæresi, cum scilicet creatura adorata in
» intellectu habetur pro Deo, aliquandò non.

» 2. Idololatria etiam materialis, et ficta est grave » et mortale peccatum: quià est saltem mendacium » perniciosum, et contrà religionem; sæpè etiam » contrà confessionem Fidei externam. San. 1. 1. c. 37:

» n. 21. Azor. 1. p. l. 9. c. 11.

» 3. Idololatria imperfecta ob malitiam voluntatis » est peccatum gravius, quam perfecta. Vid. Laym. k. • 4. t. 10. c. 2. Sanch. lib. 1.

#### DUBIUM IV.

Quid, et quotuplex sit vana Observantia, et undè colligatur.

14 Quæ sit vana Observantia? Et quotuplex?

15 An sit culpá gravis?

16 Quomodò cognosci possit?

17 Resolutio casuum.

18 An detur et licita sit virtus in iis qui vocantur Salvatores?

19 An arcendi qui faciunt mira supernaturalia?

20 Quid in dubio præsumendum?

21 An liceant Ensalmi?

22 An detur Fascinatio naturalis,

Proportionato, et a Deo non instituto procuratur paliquis effectus v. gr. sanitas, scientia, etc. S. Thom.

2. 2. quæst. 69. art. 1. Bon. et alii. Differt autem a

divinatione, quod hæc tantùm ordinetur ad occul-

382 Lib. III. Tract. I. De Præcepto Prime Decilogio.

• torum cognitionem; illa verò ad effectum externem. » Convenit cum eadem, quod utraque nitatur pacto » Dæmonis, eique tribuat perfectionem propriam Dei. Undè que de divinatione dicta sunt, propor4 tionaliter huic accommodari debent. » Resp. 2. Dividitur 1. sicut divinatio in eam, qua » ex pacto expresso cum Dæmone, et in eam, quæ ex implicito pacto procedit. 2. Dividitur commu-» niter in quatuor species. Prima dicitur Ars notoria, » quæ inspectione certarum figurarum, vel corto » alio jejunio, oratione etc. utitur ad scientiam re-» pentè, ac sinè labore acquirendam, ut faciunt Anabaptistæ. Secunda dicitur Magia (quod nomen » alioqui generale est), quæ versatur circà corpora » varie immutanda, aliosque effectus miros. Tertis » est Observatio eventuum, qua ex consideratione » alicujus eventûs conjicitur, quid sit futurum : ut » v. gr. si ex 20, quod casu occurrat vulpes, canis, » aut cadaver, certa imminere credat, et indè actio-» nes suas moderetur. Quarta dicitur Observatio sa-» nitatum, cum adhibentur quædam signa, orationes, · certus numerus crucium, sacra verba, etc. velut » necessaria, et efficacia ad pellendos morbos. Idem. » est de gestione Reliquiarum cum vana circumstan-» tia, v. gr. in tali capsa, tot diebus, cum tali her-» ba, etc. Sanch. c. 40. n. 11. Fill. t. 14. c. 6. n. 157. 15 Resp. 3. Vana observantia, sicut divinatio, est » peccatum mortale ex genere suo. Ratio est, tum » quià tribuit honorem divinum creaturæ, expectando » ab ea, quod a solo Deo expectari debet : tum quià » nititur pacto cum Dæmone. Less. Bon. quæst. 5. » part. 4. et alii. Nec potest excusari a mortali ex par-» vitate materiæ: quià simpliciter, et omni materià » usurpatur cognitio, aut virtus Dei propria. Aliunde \* tamen fieri posse, ut non sit mortale, docent Auct. » sup. cit. dub. 2. resp. 3. 1. Ratione ignorantiæ, si » pactum sit implicitum tantum. 2. Si non adhibes » tur fides, licet timeatur ità esse vel futurum. Vide dicta de divinatione n. 8. casu 7. et Less. dub. 8.

» n. 53. et 66.

Resp. 4. Vana observantia cognosci potest, 1. Ex 16
insufficientià causæ adhibitæ ad effectum; si nimirum nec habeat naturalem virtutem, nec de supernaturali ligitimè constet. 2. Ex adjunctione falsæ, vel vanæ circumstantiæ, ut v. gr., si flagellatio fieri debeat certà horà, numero, manu, flagro serico; si nomina adhibeantur ignota, vel characteres peregrini, verba falsa, vel apocrypha, v. g., Christum habuisse febres, vel spasmum, etc. Item, si ponatur vis in modo scribendi, v. g. Evangelii S. Joannis a Virgine, oriente sole, etc. 3. Si effectus statim evanescat, etc. Debrio l. 2. quæst. 5. Sanch.

#### Ex dictis resolves.

« 1. Superstitiosum est: Sumere aliquam potionem, 17 » vel bolum, vel quidvis aliud usurpare ad scientiam » aliquam subitò acquirendam. 2. Gestare amuleta, ligaturas, involuçra falsis characteribus consignata o contrà vulnera, vel subitam mortem, ne possint • lædi, vel ne sanguis effluat, vel ad conciliandam » invisibilitatem, impenetrabilitatem, amorem, for-» tunam, nocumenta, et maleficia. 3. Ex casu fortuito » conjicere de eventu, v. gr. sibi aliquid boni, vel mali eventurum, ut si manè egrediens pedem offen-» dat, ideòque domum regrediatur, timens aliquid infausti. 4. Dies aliquos habere, tamquam faustos. » aliquos verò infaustos, ideoque negotium omittere, v. gr. die Veneris nolle ungues præscindere. 5. n Fæminarum carminatricum benedictiones, et preces » ad morbum depellendum adhibere. 6. Projicere » statuam alicujus Sancti in flumen, ut pluat. 7. Si » putentur Missæ non prodesse Defunctis, nisi legan-» tur septem, cum septem certi coloris candelis, • et septem eleemosynis. 8. Si unguento armario, quo a gladius inungitur, absens curetur. 9. Si certo festo, ». v. gr. S. Joannis, certæ adhibeantur orationes, vel • festo S. Mathiæ bederæ folia aguis imponantur, ut 🤏 cognescatur, cui debeant nubere. 10. Ŝi quibusdam 🗆

Lib. III. Tract. I. De Præcepto Primo Decalogi.

» precibus, imaginibus, aut characteribus, aut cru-» cibus tribuatur certa, et infallibilis vis, v. g. eva-» dendi ab hoste, expellendi morbos, non moriendi » sinè prævia Confessione, non incidendi in infortu-» nium, etc. Aliud tamen est ea per orationes peteré, » ac sperare. Delr. l. 3. p. 2. resol. 4. sect. 7. Suar. » c. 15. Less. c. 4. d. 3. Sanch. n. 34. et 37. Fil. » n. 150. · » 2. Superstitiosum non est : 1. Observare lunam, » aut tempora aptiora colligendis herbis (v. gr. die » S. Joannis Baptistæ), purgandis corporibus, cæden-• dis arboribus, etc. 2. Verba sacræ Scripturæ, vel » Reliquias gestare ad Dei tantum honorem, et sine » dictis vanitatibus. 3. Circà Templum alicujus certi » Sancti ter jumentum circumducere; die alicujus » certi Sancti equis venam secare, si seilicet hæc » fiant, ut major devotio excitetur, et effectus Sanc-» torum meritis adscribatur. Aliud tamen esset, si pu-» tarentur tales circumstantiæ infaillibiles, aut plane » necessariæ, aut per se efficaces. Vid. Nav. in man. " c. 11. Addit Laym. ex Cajet. si homines rudes » bona fide, et ex devotione aliquem ritum ab Ec-» clesia non receptum observent, aliquandò in sua 🗫 simplicitate relinquendos, dum difficulter abdu-» cantur ab eo, quod bona fide a suis majoribus '» acceperunt. 4. Nec damnandæ quædam devotiones, .» quas vocant novendiales, v. gr. novem, vel ad .» exemplum S. Gregorii triginta, vel alium certum » numerum Sacrorum celebrare, cum certo numero » et magnitudine candelarum, et similia, si fiant in » memoriam alicujus mysterii, v. gr. novem men-» sium, quibus Christus fuit in utero, vel quinque » vulnerum, etc. Esset tamen superstitiosum, credere .» eas preces non prodesse in majore, vel minore nu-» mero. 5. Multi excusant etiam eos, qui sanant mor-» sos a rabido cane, quod putent illos ad hoc habere » gratiam gratis datam : et sic tenent Nav. in man. t.

» 11, Vid. Sanch. Laym. Bon. ll. cc. 18: Quæstio est, an detur, et sit licita virtus (yocala magia naturalis) in aliquibus vocatis Salvatores, qui medentur quibusdam morbis signo Crucis, aut verbis Sacris, aut inhiatione. Affirmant Azor. et alii ap. Salm. Fract. 21. c. 11. n. 113. et dicunt dari tunc virlutem naturalem. Alii n. 114. dicunt non dari talem virtutem neque naturalem, neque gratis datam. Salm. tamen ex n. 116. cum Delrio, Nav. Vill. Trull. Pal. Hurt. et alis: item Sanch. Dec. l. 2. c. 40. a n. 27. Suar. de Relig. tract. 3. l. 2. c. 15. n. 25. et Less. l. 2. c. 43. n. 63. probabiliter dicunt dari in aliquibus hanc virtutem, sicuti notum est Reges Gallos sanare Strumas (ut agnoscit S. Th. cum Bonif. VIII. in Canoniz S. Lud.) et Reges Hispanos sanare Scrophias. Hanc virtutem tamen ajunt non esse naturalem (etsi hoe aliquibus gravibus DD. satis probabile videtur): nam' alias omnes homines ejusdem temperamenti camdem virtutem haberent; sed esse gratis datam a Deo ad bonum publicum, juxtà Apost. 1. ad Co. 12. 9. Alii gratia sanitatum etc.

Hîc autem notandum illud quod invenitur in Martyrologio Homano annotatum sub die 5. Martii de miraculosa sanatione a morsibus serpentium eorum, qui credentes januam Templi S. Phocæ Martyris, invocată ipsius intercessione, attigerint Antiochiæ (verba Martyrologii) Natalis S. Phocæ Martyris, qui post multas, quas prò nomine Redemptoris passus est injurias, qualiter de antiquo illo serpente triumphaverit, hodie quoque Populis eo miraculo declaratur, quod si quispiam h serpente morsus fuerit, ut januam Basilicæ Martyris credens attigerit, confestim evacuată virtute veneni sa-

natur.

Benè verò advertunt iidem Salm: arcendos esse, qui 19 carbones contrectant: Qui halitu fornacem tepefaciunt, vel hominem occidunt: Qui madidi vino sanant: Qui, adstante alio Salvatore, virtutem amittunt: Qui talem virtutem abalio discunt: Qui dicit talem habere virtutem, qui natus est die festà Parasceves, vel quià est septimus filius (sed in isto Viva dicit posse dari aliquam virtutem naturalem): Qui certis verbis utitur,

Tom. I.

384 Lib. III. Tract. I. De Præcepto Primo Decalogi.

» precibus, imaginibus, aut characteribus, aut cru-» cibus tribuatur certa, et infallibilis vis, v. g. eva-» dendi ab hoste, expellendi morbos, non moriendi » sinè prævia Confessione, non incidendi in infortu-» nium, etc. Aliud tamen est ea per orationes peteré, » ac sperare. Delr. l. 3. p. 2. resol. 4. sect. 7. Suar. . c. 15. Less. c. 4. d. 3. Sanch. n. 34. et 37. Fil. » n. 150. · » 2. Superstitiosum non est: 1. Observare lunam, » aut tempora aptiora colligendis herbis (v. gr. die » S. Joannis Baptistæ), purgandis corporibus, cæden-• dis arboribus, etc. 2. Verba sacræ Scripturæ, vel » Reliquias gestare ad Dei tantum honorem, et sine » dictis vanitatibus. 3. Circà Templum alicujus certi » Sancti ter jumentum circumducere; die alicujus » certi Sancti equis venam secare, si seilicet hæc » fiant, ut major devotio excitetur, et effectus Sanc-» torum meritis adscribatur. Aliud tamen esset, si pu-» tarentur tales circumstantiæ infaillibiles, aut plane » necessariæ, aut per se efficaces. Vid. Nav. in man. » c. 11. Addit Laym. ex Cajet. si homines rudes » bona fide, et ex devotione aliquem ritum ab Ec-» clesia non receptum observent, aliquandò in sua is simplicitate relinquendos, dum difficulter abdu-» cantur ab eo, quod bona fide a suis majoribus » acceperunt. 4. Nec damnandæ quædam devotiones, .» quas vocant novendiales, v. gr. novem, vel ad .» exemplum S. Gregorii triginta, vel alium certum » numerum Sacrorum celebrare, cum certo numero » et magnitudine candelarum, et similia, si fiant in » memoriam alicujus mysterii, v. gr. novem men-» sium, quibus Christus fuit in utero, vel quinque » vulnerum, etc. Esset tamen superstitiosum, credere .» eas preces non prodesse in majore, vel minore nu-» mero. 5. Multi excusant etiam eos, qui sanant mor-» sos a rabido cane, quod putent illos ad hoc habere

» gratiam gratis datam: et sic tenent Nav. in man. t.
» 11, Vid. Sanch. Laym. Bon. ll. cc.
18: Quæstio est, an detur, et sit licita virtus (yocata



magia naturalis) in aliquibus vocatis Salvatores, qui medentur quibusdam morbis signo Crucis, aut verbis Sacris, aut inhiatione. Affirmant Azor. et alii ap. Salm. Fract. 21. c. 11. n. 113. et dicunt dari tunc virtutem ... naturalem. Alii n. 114. dicunt non dari talem virtutem neque naturalem, neque gratis datam Salm. tamen ex n. 116. cum Delrio, Nav. Vill. Trull. Pal. Hurt. et alis: item Sanch. Dec, l. 2. c. 40. a n. 27. Suar. de flelig. tract. 3. l. 2. c. 15. n. 25. et Less. l. 2. c. 43. n. 63. probabiliter dicunt dari in aliquibus hanc virtutem, sicuti notum est Reges Gallos sanare Strumas (ùt agnoscit S. Th. cum Bonif. VIII. in Canoniz S. Lud.) et Reges Hispanos sanare Scrophias. Hanc virtutem tamen ajunt non esse naturalem (etsi hoc aliquibus gravibus DD. satis probabile videtur): nam' alias omnes homines ejusdem temperamenti eamdem virtutem haberent; sed esse gratis datam a Deo ad bonum publicum, juxtà Apost. 1. ad Coi. 12. 9. Alii gratia sanitatum etc.

Hîc autem notandum illud quod invenitur in Martyrologio Romano annotatum sub die 5. Martii de miraculosa sanatione a morsibus serpentium eorum, qui credentes januam Templi S. Phocæ Martyris, invocată ipsius intercessione, attigerint Antiochiæ (verba Martyrologii) Natalis S. Phocæ Martyris, qui post multas, quas prò nomine Redemptoris passus est injurias, qualiter de antiquo illo serpente triumphaverit, hodie quoque Populis eo miraculo declaratur, quod si quispiam a serpente morsus fuerit, ut januam Basilicæ Martyris eredens attigerit, confestim evacuată virtute veneni sa-

natur.

Benè verò advertunt ijdem Salm: arcendos esse, qui 19 carbones contrectant: Qui halitu fornacem tepefaciunt, vel hominem occidunt: Qui madidi vino sanant: Qui, adstante alio Salvatore, virtutem amittunt: Qui talem virtutem ab alio discunt; Qui dicit talem habere virtutem, qui natus est die festà Parasceves, vel quià est septimus filius (sed in isto Viva dicit posse dari aliquam virtutem naturalem): Qui certis verbis utitur,

Tom. I.

384 Lib. III. Tract. I. De Præcepto Primo Decalogi.

precibus, imaginibus, aut characteribus, aut crucibus tribuatur certa, et infallibilis vis, v. g. evadendi ab hoste, expellendi morbos, non moriendi
sinè prævia Confessione, non incidendi in infortunium, etc. Aliud tamen est ea per orationes peteré,
ac sperare. Dehr. l. 3. p. 2. resol. 4. sect. 7. Suar.
c. 15. Less. c. 4. d. 3. Sanch. n. 34. et 37. Fill.
n. 150.

» 2. Superstitiosum non est: 1. Observare lunam, » aut tempora aptiora colligendis herbis (v. gr. die » S. Joannis Baptistæ), purgandis corporibus, cæden- dis arboribus, etc. 2. Verba sacræ Scripturæ, vel » Reliquias gestare ad Dei tantum honorem, et sine » dictis vanitatibus. 3. Circà Templum alicujus certi » Sancti ter jumentum circumducere; die alicujus » certi Sancti equis venam secare, si seilicet hæc » fiant, ut major devotio excitetur, et effectus Sanc-» torum meritis adscribatur. Aliud tamen esset, si pu-» tarentur tales circumstantiæ infaillibiles, aut plane » necessariæ, aut per se efficaces. Vid. Nav. in man. » c. 11. Addit Laym. ex Cajet. si homines rudes » bona fide, et ex devotione aliquem ritum ab Ec-» clesia non receptum observent, aliquandò in sua simplicitate relinquendos, dum difficulter abdu-• cantur ab eo, quod bona fide a suis majoribus '» acceperunt. 4. Nec damnandæ quædam devotiones, .» quas vocant novendiales, v. gr. novem, vel ad .» exemplum S. Gregorii triginta, vel alium certum » numerum Sacrorum celebrare, cum certo numero » et magnitudine candelarum, et similia, si fiant in » memoriam alicujus mysterii, v. gr. novem men-» sium, quibus Christus fuit in utero, vel quinque » vulnerum, etc. Esset tamen superstitiosum, credere .» eas preces non prodesse in majore, vel minore nu-» mero. 5. Multi excusant etiam eos, qui sanant mor-» sos a rabido cane, quod putent illos ad hoc habera

» 11, Vid. Sanch. Laym. Bon. Il. cc.

18: Quæstio est, an detur, et sit licita virtus (yoçula

» gratiam gratis datam : et sic tenent Nav. in man. v.

magia naturalis) in aliquibus vocatis Salvatores, qui medentur quibusdam morbis signo Crucis, aut verbis Sacris, aut inhiatione. Affirmant Azor. et alii ap. Salm. Fract. 21. c. 11. n. 113. et dicunt dari tunc virtutem naturalem. Alii n. 114. dicunt non dari talem virtutem neque naturalem, neque gratis datam. Salm. tamen ex n. 116. cum Delrio, Nav. Vill. Trull. Pal. Hurt. et alis: item Sanch. Dec, l. 2. c. 40. a n. 27. Suar. de Relig. tract. 3. l. 2. c. 15. n. 25. et Less. l. 2. c. 43. n. 63. probabiliter dicunt dari in aliquibus hanc virtutem, sicuti notum est Reges Gallos sanare Strumas (ut agnoscit S. Th. cum Bonif. VIII. in Canoniz S. Lud.) et Reges Hispanos sanare Scrophias. Hanc virtutem tamen ajunt non esse naturalem (etsi hoc aliquibus gravibus DD. satis probabile videtur): nam' alias omnes homines ejusdem temperamenti eamdem virtutem haberent; sed esse gratis datam a Deo ad bonum publicum, juxtà Apost. 1. ad Co. 12. 9. Alii gratia sanitatum etc.

Hic autem notandum illud quod invenitur in Martyrologio Romano annotatum sub die 5. Martii de miraculosa sanatione a morsibus serpentium eorum, qui credentes januam Templi S. Phocæ Martyris, invocatà ipsius intercessione, attigerint Antiochiæ (verba Martyrologii) Natalis S. Phocæ Martyris, qui post multas, quas prò nomine Redemptoris passus est injurias, qualiter de antiquo illo serpente triumphaverit, hodie quoque Populis eo miraculo declaratur, quod si quispiam h serpente morsus fuerit, ut januam Basilicæ Martyris tredens attigerit, confestim evacuata virtute veneni sa-

natur.

Benè verò advertunt ijdem Salm: arcendos esse, qui carbones contrectant: Qui halitu fornacem tepefaciunt, vel hominem occidunt: Qui madidi vino sanant: Qui, adstante alio Salvatore, virtutem amittunt: Qui talem virtutem abalio discunt: Qui dicit talem habere virtutem, qui natus est die festa Parasceves, vel quià est septimus filius (sed in isto Viva dicit posse dari āliquam virtutem naturalem): Qui certis verbis utitur,

Tom. I.

386 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. quibus credit inesse virtutem, cum gratia confertue personæ non autem verbis, et signis. Ita Salm. n. 118.

cum Suarez Sanch del Rio, Pal. Hurt. etc.

Advertunt etiàm, quod in dubio præsumendus sit aliquis effectus potius provenire a causa naturali, quam a superstitione. Ità Spor. de 1. Præc. c. g. n. 31. cum S. Aug. Sanch. Laym. Elbel n. 501. Croix l. 3. p. 1. num. 28. et Salm. Tract. 21. c. 11. n. 112. cum S. Th. qui docet 2. 2. q. 60. art. 4. in corp. Ubi non apparent manifesta indicia de malitia alicujus, debemus eum ut bonum habere, in meliorem partem interpretando, quod dubium est. Rectè tamen consulunt AA. cit. ut tunc præmittatur protestatio, nolendi effectum, si aliqua superstitio subsit. Si verò certè probabiliter constet rem nullam habere vim naturalem ad aliquem effectum, in dubio censetur potius provenire a Dæmone, quàm a Deo, cum divina promissio de illo non habeatur, ut docet Sunch. Dec. lib. 2. c. 40. num. 2. cum Gersone, et Spor. n. 33. cum S. Thom. 1. 2. quæst o6. art. 2. An autem liceat usus pulveris sympathici? Respondet Elbel n. 516. doctores satis communiter negare, quià incredibile videtur qualitates hujus pulveris in distante habere vim operandi; undè Elbel, censet hujusmodi usum non facilè approbandum. Attamen in casu urgenti permitti posse, modò vulneratus non nimium distet v. gr. ultra 300. passus; et modò protestatio præmittatur. Ratio, quià probabile est dari actionem in distans. Certum valde probabiliter mihi videtur hoc esse licitum, si talis pulvis non in magna distantia applicetur; ducor ex iis quæ dicit celebris Philosophus Purchotius in suis Instit Phil. t. 2. part. 1. Physic. sect. 5. c. 11. ubi sic ait: Palvis vitrioli calcinali, qui sympathicus appellatur, in sanguinem e vulnere recens emissum injectus, ipsi vulneri aliquot passibus remoto mederi, ac sanguinem sistere observatur. Id verò aliter fieri non concipitur, quam per profluvium substantiale, sivè per spiritus vitrioli, qui calentibus adhuc sanguinis particulis admixti, ad vulnus, unde expressus est sanguis, feruntur, et tamquam cunei quidam apertos mea us, quidistans gladium adhuc calentem sanguine vulnerati, superstitiosum esse ait Croix n. 29. cum Burg. et asserit commune. Sed ex eadem ratione, ut supra, probabiliter id etiàm permittit Spor loc. cit. Adhuc enim in dubio, an effectus proveniat a causa naturali, jam diximus ex communissima DD. superstitiosum non esse illum procurare, saltem protestatione præmissa.

Quando autem adhibentur aliqua signa Crucis, vel tot Pater etc. in dubio, an adsit ibi aliqua superstitio, Less. l. 2. c. 45. n. 26. ea permittit, præmisså expresså protestatione. Consentiunt Spor. n. 34. et Tamb. lib. 2. c. 6. §. 1. n. 12. si urgeat notabilis necessitas. Danmat verò Sporer. c. 9. n. 32. cum communi, tamqùam superstitiosum regulariter, certis festis, horis, etc. herbas, aut fructus colligere, nisi circumstantia temporis conferat ad herbarum virtutem, ut in vere, æquinoctio, etc. Damnat etiam Sporer. n. 28. circumducere equos per Templa Sanctorum, nisi expectetur effectus per merita illorum; undè ait, quod ubi adest hujusmodi consuetudo, ipsa sit abroganda; at si non possit sinè offensa Populi auferri, saltem ipse docendus sit, quo animo id faciendum.

» 3. Non est illicitum uti virtute rei naturalis, quæ » per superstitionem cognita est, modò ejus observa-» tio, aut operatio non pendeat ad ope Dæmonis.

» Ratio est, quià licet illa cognitio malè parta sit, pec-» catum tamen transit, neque virtus naturalis ex eo

» quidquam mali contraxit. Vid. Sanch. 2. mor. c. 38

\* Bon. q. 5. p. 4. Laym. l. c. t. 10 c. 4.

Quid de Ensalmis? Ensalmus dicitur, quià communiter ex verbis Psalmorum componitur, et ordinatur ab morbos sanandos. Si Ensalmus est *Invocativus*, scilicet petens salutem a Deo, quin credatur infallibiliter effectus, licitus est. Secus si sit *Constitutivus*, scilicet si ei tribuatur virtus infallibilis. Ità Salm. Tr. 21. c. 11. n. 124. et 125. cum Navar. Azor. Bon. S. Anton. Suar. Sanè autem illicitus est Ensalmus (utdocet S. Th. 2. 2. q. 96. a. 4.), si in eo invocetur indirecte

388 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Demon, aut nomen inusitatum Angelorum; vel si ci falsa, aut vana misceantur, vel adhibeatur certus

modus scribendi, proferendi, etc.

An detur naturalis Fascinatio? Affirmant Salm. n. 104. cum S. Th. 1. p. q. 117. art. 3. ad 2. qui dicit: Oculi avtem inficiunt aërem continuum usque ad determinatum spatium. Hinc dicunt Salm. n. 138. quod talis, qui in se experitur hanc pestiferam qualitatem, teneatur abstinere a nimio consortio hominum non necessario. vel oculos declinare. Dicunt verò n. 133. contrà Azor 1.9.c. 25. superstitiosam esse fascinationem vulgarem, quæ a vulgo creditur, scilicet quod aspicientes invido animo noceant; et ideo tamquam superstitiosa vetanda esse oscilla, seu turpicula, quæ contrà fascinationes imponuntur. Sed si adhibeantur adversus fascinationem naturalem, ut suprà, nescio cur illa sint tam rigorosè damnanda, undè enim certò apparet, quod dicta oscilla nullam naturaliter virtutem habeant ad illum malignum effluvium medendum? Consentit mihi Spor. de 1. præc. c, 9. n. 31. qui, ut suprà retulimus, ait in dubio prudenti, an res applicanda habeat vim naturalem, quod licitè possit adhiberi, cum commu, nissima DD. ex S. August. Tantò magis, quià communiter eis certa fides non præstatnr.

### DUBIUM V.

# Quid sit Maleficium, et quomodo possit tolli!

23 Quid, et quotuplex Maleficium?

24 Quæ remedia liceat adhibere contrà Maleficium?

25 An liceat petere a malefico parato, ut tollat maleficium cum alio? Et an in dubio, num sciat modum licitum solvendi?

▶6 Quid de Strigibus?

27 Quam excommunicationem incurrant Malefici?

- 28 Quomodo Confessarius se gerere debeat cum Magis, et Maleficis?
- 22 a RESP. 1. Maleficium est vis nocendi aliis, ex pacto,
  - et cooperatione Dæmonis. Differt a Magia, quod hæç

nintendat facere mira, illud autem dirigatur ad no-» cendum. Tol. lib. 4. cap. 10. Fill. t. 24. cap. 8. qu. 1. » Resp. 2. Maleficium aliud dicitur Amatorium. » seu Philtrum, cujus ujus est ad carnalem amo-» rem, vel odium excitandum, Dæmone hominis phantasiam commovente, nihil tamen agente in vo-» luntatem. Undè patet, si maleficio sic infecti ■ labantur, eos verè peccare ; quià libertas non au / » fertur. Aliud dicitur Veneficium, quo alicui per-» sonæ vel ejus bonis damnum infertur. Fill. loc. cit. » n. 183. Azor. t. 1. l. 9. c. 16. » Resp. 3. Contrà maleficia uti licet, 1. Remediis 25 » petitis ex medicina. \* ( Plures enim herbæ, ut ruta, » salvia etc. contrà maleficia naturaliter prosunt, quià » virtute naturali corrigunt pravos humores, ope Dæmo-», nis commotos : non verò licet uti virga lupi , pulvere » asperso corpori etc., et similibus, quæ naturaliter » conferre nequeunt ad sedandos humores. Vid. Salm. » c. 11. n. 143 et 135.) \* 2. Exorcismis et Sacramentis ■ Ecclesiæ, peregrinationibus, invocationibus Sanc-▶ torum, etc. 3. Destructione signorum; per quæ Dæmon nocet, absque tamen alio maleficio: Navar. et communiter alii. \* ( Est commune etiam ap. Salm. » cap. 11. n. 158.)\* » 4. Si maleficus licito modo potest maleficium tol-» lere, licet eum ad id accersere, rogare, imò etiàm » pecunia inducere, vel verberibus, aut tormentis » cogere (non tamen interficere), si nolit. Lugo. » Diana part. 8. t. 7. R. 53. Idque, etiamsi constet, » eum id facturum per novum maleficium, sicuti ex » causa licet ab usurario petere mutuum ad usuram; » Ratio est, quià cum habeam jus petendi, quod ab » illo rectè præstari potest, et est indifferens, impu-» tabitur illius malitiæ și id male faciat, (Ità Salm. » ib. n. 154. cum Pal. Suar, etc. contrà Cajet.)\* Vid.

» Les. lib. 2. cap. 44. d. 6. contrà Delrium. 5. Licet » etiàm contrarium signum positivum apponere, ex » se tamen honestum: v. gr. si Dæmon esset pactus

■ Sanch. lib. 7. de Matrim, disp. 94. n. 11. Fill. n. 192.

390 Lib. III. Tract. I. De Princo Præcepto Decalogi.

o cum malefico, se tamdiu nociturum, quamdiu ma-» leficiatus se cruce non signaret, aut lavaret corpus » ( nam plerumque fit cum tali aliqua conditione, v. » gr. ut tamdiu duret , quamdiu manet aliqua ligatu" » ra, aut res aliqua certo loco defossa), licebit illi se » signare, lavare, etc. Suar. Less. lib. 2. c. 44. n. 45. » (Ità etiàm Elbel n. 534. Salm. n. 161. Sanch. Pal. > Trull. etc.) \* Ratio est, quià non est intentio posi-» tiva recuperandi sanitatem eo medio, sed tantúm » tollendi signum, et dissolvendi pactum cum Dæmo-» ne. Undè ulteriùs patet, licere repercutere sagam, » quæ te tetigit; eå enim repercusså solet noxa ces-» sare : ut habet Lessius l. c. et Sanch. lib. 7. de Ma-» trim. disp. 95. et 96. Si maleficus non potest tollere » maleficium, nisi per novum, non licet eum ad id » inducere, quià id esset inducere ad peccatum, et » actui intrinsecè malo cooperari, Suar. Sanch. Less. » etc. Il. cc. 7. Si dubitetur, an possit sinè maleficio » novo tollere, non licet ab eo petere, ut habet Laym. » lib. 4. tr. 10. cap. 4, n. 9. Sanch. et Suar., quià est » periculum peccandi. Faciliùs autem præsumi po-» test, eum qui signa posuit, posse ea sinè novo ma-» leficio destruere, quam eum; qui non posuit. Un-» dè, si hic suam operam offerat, priùs erit exami-» nandus de modo solvendi. Vid. Laym. htc., Bon. » disp. 3. q. 5. p. 5.

Quæritur 1. An liceat petere a Malefico parato, ut maleficium cum alio maleficio tollat? Affirmant Angel. et Aureol. apud Salm.c. 11. n. 146. sicut dicunt etiam licere ad propriam utilitatem petere Sacramenta a Sacerdote sacrilego. Sed tenenda est negativa sententia cum Less. lib. 2. cap. 44. n. 35. et Salm. n. 134. S. Th. et pluribus. Ratio, quià Sacerdos sacrilegus potest ministrare Sacramenta non sacrilegè. Sed Maleficus nequit conficere maleficium sinè Dæmonis cooperatione, quod est intrinsecè malum, nec officit illum esse ad id paratum, juxta dictà lib. 2. n. 47.

Quæritur 2. Utrum liceat petere a Mago solutionem maleficii in dubio, an sciat vel ne modum licitum

polvendi? Certum est licere, si constet quod magus modum licitum non ignoret, etiàmsi ille modo illicito situsurus, quià id suæ malitiæ imputatur. Ità communiter cum Busemb. ut supra n. 4. Salm. dict. c. 11. n. 151. et Sporer de 1. Præc. cap. 9. n. 43. cum Laym. Sanch. et Less. Idem dicunt Tamb. cap. 6. §. 2. n. g. Sporer n. 42. Viva Qu. 5. Art. 5. n. 4. cum Sanch. Trull. Fill. et Elbel n. 532. cum Suar. et Sayr. licere si sit certò probabile, quod Maleficus sciat modum licitum. Sed quid in dubio negativo? Censet Tamb. n. 10. et non reprobat Viva n. 3. quod aliquando etiam liceat petere, quià non rarò præsumitur ex communiter contingentibus maleficos modum licitum non ignorare. Sed contradicit sententia communis quam tenent Sanch. de Matrim. lib. 7. D.95. n. 13. Less. lib. 2. cap. 44. n. 46, Viva loc. cit. n. 3. Salm. n. 152. cum Pal, Laym etc. Ratio, quià præsumendum, quod Magi non sciant nisi modos illicitos. Cæterum, si in aliquo casu habeatur justa præsumptio, quod maleficus sciat modum licitum solvendi maleficium, puta per ablationem signi, satis probabilis videtur opinio Tamburini; cui tunc non obstaret sententia communis opposita, nam (ut ait Tamburin.) DD. contrarii loquuntur, quandò dubium aliter non possit deponi. Advertunt autem cum Busemb. Spor. n. 42. Viva loc. cit. et Elbel n. 533. cum Laym. Less. et Del Rio. faciliùs præsumendum, quod sciat solvere maleficium modo licito is qui signa posuit, illa auferendo, quam alius qui non posuit.

Hinc: notandum est, communem esse sententiam cum Salm. cap. 11. n. 172. Suar. Less. Del Rio, Pa-lao, Sanch. etc. adesse Striges, quæ ope Dæmonis asportantur de loco in locum corporaliter. Nec obstat cap. Episcopi, 26. q. 5. ubi prohibetur sub pæna excommunicationis fidem præhere talibus anicularum neniis; nam ibi prohibetur asserere simul, quod ambulent cum Herodiade, vel Dea Diana. Vide Elbel n. 527. qui asserit cum Del Rio, et aliis, contrariam opinionem, quam tenueruat Lutherus, Melancthon,

392 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. et quidam Catholici, nempè hoc evenire per meranililusionem, et vim phantasiæ, esse valdè perniciosam Ecclesiæ, quià conducit ad eximendas hujusmodi Lamias a pænis ipsis indictis; quòd gravis damni est Christianæ Reipublicæ.

Malefici autem incurrunt excommunicationem ex sap. Si quis Ariolos. Hanc autem Salm. cap. 11. n. 101. cum Tabien. et Del Rio tenent esse latæ sententiæ, cum in dict. cap. dicatur; Anathema sit. At Suar. Sanch. Azor. Less. etc. n. 200. tenent esse ferendæ sententiæ; et dicunt, quod verba anathema sit in materia Fidei significent hæreticum jam ab Ecclesia præcisum: Sed in aliis materiis significent separationem tantùm faciendam.

Incurrunt etiam excommunicationem Bullæ Cœnæ, si iis conjungatur Hæresis, vel ( ut dicunt Salm. ) vehemens suspicio illius, nempè quandò ineunt pactum expressum cum Dæmone, vel quandò miscent res Sacras, vel Diabolum adorant, vel consulunt de iis, quæ ipse cognoscere nequit Ità Salm. n. 203. cum Suar. Azor. etc. Sed hæc intelligenda, quandò adest error Fidei in, intellectu, ut ait Spor. de 1. Præc. cap. 9. n. 45. Nam aliàs non datur Hæresis formalis, etiàmsi quis expressè exteriùs Fidem neget, ut certum est cum Busemb. ut suprà de Præc. Fid. hb. 2, n. 19. Et sinè hæresi formali excommunicatio Bullæ minimè incurritur, ut certum est apud Laym.

» Quæres: Quomodò Confessario agendum cum

» Divinatoribus, Magis, etc.

Resp. 1. Examinandi sunt, præterquam de variis
superstitionibus: 1. Quo fine tali superstitioni se
addixerint. v. gr. an ratione vehementis passionis,
tristitiæ, vindictæ, avaritiæ aut sanctitatis nomen
conciliandi, quæ esset sacrilega hypocrisis. 2. De
apostasia, idololatria, et hæresi: abnegant enim
Christum, et Deum: renunciant Sacramentis: habent Dæmonem pro Deo, vel sancto: nec damnatum putant, aut miserum, et consequenter illius
asseclas non esse damnandos: 3. De blasphemiis in

Deum, et Sanctos, de sacrilegiis; abutuntur enim
rebus sacris, ut aquâ benedictă, Eucharistiă, etc.
4. De luxuria, et commixtione cum Dæmone. 5.
De damnis proximo illatis. Suar. Sanch. Filliuc.
Bonac. loc. cit.

Resp. 2. Monendi sunt, se teneri 1. Pactum expressum, si quod habent cum Dæmone, aut com-» mercium abjurare, et dissolvere. 2. Libros suos, schedas, ligaturas, aliaque instrumenta artis comburere. 3. Comburere chirographum, si habent: » si verò solus Dæmon id habeat, non necessariò co-» gendus est, ut reddat : quià pactum sufficienter » dissolvitur per pœnitentiam. 4. Damna illata resar-» cire, ad quod proindè etiàm tenetur Fiscus ( ubi » veneficorum bona confiscantur); uti et hæredes, » si ad eos bona deveniant. Laym. loc. cit. Suar. t. 1. » de rel, l. 2, c. 17. Sanch. loc. cit. c. 49. Fill. etc. « Resp. 3. A Parochis moneri, et a Confessariis examinari circà hoc præceptum potissimùm debent: 1. Opiliones, qui variis dediti esse solent observa-» tionibus, ut gregem suum a lupis vel aliis incommodis tueantur. 2. Fabri ferrarii, qui circà equos » sanandos utuntur verbis vel ex Psalmis, vel ex Ora-» tione Dominica desumptis. 3. Rustici, qui ad sanan-» da pecora inanibus, et superstitiosis observationi-» bus utuntur, vel recurrent ad peritos talium artium. » 4. Vetulæ, quæ circà mulieres laborantes in partu » vel ex matrice vanas, et superstitiosas adhibent » orationes. 5. Milites, qui deferunt secum sacra no-» mina, vel orationes ad certitudinem, quod in bello, » vel duello non sint vulnerandi, numquam aqua, » igne, vel subità morte perituri. »

### CAPUT II.

De Irreligiositate, ejusque speciebus.

\* IRRELIGIO, quæ Religioni opponitur per defectum, » vel tendit directè ad irreverentiam Dei, et est Ten-Tom. 1. 594 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

. » tatio Dei, aut Perjurium : vel tantum tendit ad ir-

» reverentiam rerum sacrarum, et est Sacrilegium,

» aut Simonia. De Perjurio in secundo præcepto, de

» reliquis hîc.

#### DUBIUM I.

# Quid sit Tentatio Dei.

29 Quid est Tentatio Dei?

50 An in Tentatione Dei detur parvitas materiæ? Et que sit Tentatio interpretativa?

31 An peccet qui petit a Deo miraculum?

32 An qui offert se ad martyrium? Et an qui respuit medicinas?

« Resp. Tentatio Dei est dictum, vel factum, quo » quis explorat, num Deus sit potens, sapiens, mi-» sericors, aut aliquam perfectionem habeat. S. Th. 2. 2. qu. 92. art. 1. Sanch. etc. Ea est duplex, scilicet » vel formalis, quandò quis expressè dubitans de ali-» qua Dei perfectione, eam experiri cupit; ut si » quis petat miraculum, quo patefiat Fidem Catho-» licam esse veram : vel det se præcipitem ex turri, » ut experiatur, an Deus sit misericors, eum eripien-» do a læsione: Vel est implicita, et interpretativa, » quandò quis, etsi expressè non intendat Deum » tentare, id tamen petit, vel agit, quod suapte na-» tura eò referri videtur; ut si quis se committat pe-» riculo, a quo vel nullo modo, vel vix possit eripi, » nisi miraculose; vel si media naturalia omittat, » sperans a solo Deo effectum, v. gr. in morbo peri-» culoso respuens medicinam, petensque, ac spe-» rans a Deo temerè sanitatem. Nav. c. 11. Less. » n. 4. Item si sinè necessitate et causa rudis absque » præparatione velit concionari, sperans a Deo sibi » suggerendos conceptus. Suar. Sanch. Less. Laym. » lib. 4. t. 10. cap. 5.

### Undè resolves.

1. Tentatio Dei formalis est peccatum ex genere

» suo mortale, in quacumque etiàm materia. Ratio » est, quià includit dubitationem de perfectionibus

Dei, quæ in gravem Dei contemptum redundat,

vel magnam irreverentiam, curiosiùs agendo cum.

» Deo, quasi cum ludione. Less. l. 2. cap. 45. d. 11

» Sanch. lib. 2. cap. 3. Suar. etc. comm.

» Interpretativa tentatio, cui dubitatio illa deest,

» plerumque est tantum peccatum veniale ob imper-» fectionem actûs, ignorantiam, inconsiderationem,

» vel parvitatem periculi. Imò sæpè nullum est pec-

catum, quandò scilicet justa causa subest, v. gr.
Dei instinctus, necessitas, vel pia utilitas. Sayr.

» Tolet. Cajet. S. Th. 2. 2. qu. 92.

Sed quæstio hæc est, an in tentatione Dei interpre- 3. tativa, ut suprà, detur parvitas materiæ? Affirmant Busemb. cum Caj. et Valent. in 2. 2. D. 6. qu. 14. n. 2. Less. lib. 2. cap. 45. n. 4. Sayr. Clav. reg. lib. 6. cap. 7. n. 14. et Tolet. lib. 4. cap. 19. n. 7. Hi dicunt, quod, si quis in re levi, et sinè gravis damni periculo tentaret Deum, ex sola curiositate spectandi aliquod opus supernaturale, hic tantum venialiter peccaret, Sed probabiliùs Sanch. Dec. lib. 2. c. 34. n. 5. Suar. t. 1. de Rel. tract. 3. lib. 1. cap. 3. n. 16. Salm. tract. 21. cap. 12. n. 3. eum damnant de mortali, nisi excusaretur ratione ignorantiæ, vel indeliberationis. Ratio, quia gravis est irreverentia velle ut Deus ostendat omnipotentiam suam ad satisfaciendum curiositati ipsius. Hinc Salm loc. cit. dicunt, quod probabiliùs peccaret graviter qui in levi morbo, rejectis medicinis, speraret a Deo sanitatem, quamvis non peteret miraculum: quià (ut ajunt) videtur hic, respuendo remedia, reipsa miraculum exoptare, cum velit mutari causas naturales. Sed meritò huic doctrinæ contradicunt Sanch. loc. cit. cum Leonardo, Bon. de 1. Præc D. 3. qu. 9. part. unic. n. 3. cum Suar. Anacl. ibid. qu. 1. n. 8. Elbel d. n. 560. et Sporer eod. tit. cap. 10 cum Laym. qui in hoc non recognoscunt plusquam venialem culpam. Ralio, quià in hoc non adest gravis deordinatio: cum enim quis nequaquam miraculum petat curiositatis

594 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

- . » tatio Dei, aut Perjurium : vel tantum tendit ad ir-» reverentiam rerum sacrarum, et est Sacrilegium,
  - » aut Simonia. De Perjurio in secundo præcepto, de
  - » reliquis hîc.

#### DUBIUM I.

# Quid sit Tentatio Dei.

29 Quid est Tentatio Dei?

30 An in Tentatione Dei detur parvitas materiæ? Et que sit Tentatio interpretativa?

31 An peccet qui petit a Deo miraculum?

52 An qui offert se ad martyrium? Et an qui respuit medicinas?

« Kesp. Tentatio Dei est dictum, vel factum, quo » quis explorat, num Deus sit potens, sapiens, mi-» sericors, aut aliquam perfectionem habeat. S. Th. 2. 2. qu. 92. art. 1. Sanch. etc. Ea est duplex, scilicet » vel formalis, quandò quis expressè dubitans de ali-» qua Dei perfectione, eam experiri cupit; ut si » quis petat miraculum, quo patefiat Fidem Catho-» licam esse veram : vel det se præcipitem ex turri, » ut experiatur, an Deus sit misericors, eum eripien-» do a læsione: Vel est implicita, et interpretativa, » quandò quis, etsi expressè non intendat Deum » tentare, id tamen petit, vel agit, quod suapte na-» turâ eò referri videtur; ut si quis se committat pe-» riculo, a quo vel nullo modo, vel vix possit eripi, » nisi miraculose; vel si media naturalia omittat, » sperans a solo Deo effectum, v. gr. in morbo peri-> culoso respuens medicinam, petensque, ac spe-» rans a Deo temerè sanitatem. Nav. c. 11. Less. » n. 4. Item si sinè necessitate et caus à rudis absque » præparatione velit concionari, sperans a Deo sibi » suggerendos conceptus. Suar. Sanch. Less. Laym. » lib. 4. t. 10. cap. 5.

### Undè resolves.

1. Tentatio Dei formalis est peccatum ex genere

» suo mortale, in quacumque etiàm materia. Ratio » est, quià includit dubitationem de perfectionibus

Dei, que in gravem Dei contemptum redundat,

» vel magnam irreverentiam, curiosiùs agendo cum

» Deo, quasi cum ludione. Less. l. 2. cap. 45. d. 11

» Sanch. lib. 2. cap. 3. Suar. etc. comm.

» Interpretativa tentatio, cui dubitatio illa deest,

» plerumque est tantum peccatum veniale ob imper-» fectionem actus, ignorantiam, inconsiderationem,

» fectionem actus, ignorantiam, inconsiderationem,
 » vel parvitatem periculi. Imò sæpè nullum est pec-

catum, quando scilicet justa causa subest, v. gr.

» Dei instinctus, necessitas, vel pia utilitas. Sayr.

» Tolet. Cajet. S. Th. 2. 2. qu. 92.

Sed quæstio hæc est, an in tentatione Dei interpre- 3. tativa, ut suprà, detur parvitas materiæ? Affirmant Busemb. cum Caj. et Valent. in 2. 2. D. 6. qu. 14. n. 2. Less. lib. 2. cap. 45. n. 4. Sayr. Clav. reg. lib. 6. cap. 7. n. 14. et Tolet. lib. 4. cap. 19. n. 7. Hi dicunt, quod, si quis in re levi, et sinè gravis damni periculo tentaret Deum, ex sola curiositate spectandi aliquod opus supernaturale, hic tantum venialiter peccaret, Sed probabiliùs Sanch. Dec. lib. 2. c. 34. n. 5. Suar. t. 1. de Rel. tract. 3. lib. 1. cap. 3. n. 16. Salm. tract. 21. cap. 12. n. 3. eum damnant de mortali, nisi excusaretur ratione ignorantiæ, vel indeliberationis. Ratio, quia gravis est irreverentia velle ut Deus ostendat omnipotentiam suam ad satisfaciendum curiositati ipsius. Hinc Salm loc. cit. dicunt, quod probabiliùs pecca-ret graviter qui in levi morbo, rejectis medicinis, speraret a Deo sanitatem, quamvis non peteret miraculum: quià ( ut ajunt ) videtur hic, respuendo remedia, reipsa miraculum exoptare, cum velit mutari causas naturales. Sed meritò huic doctrinæ contradicunt Sanch. loc. cit. cum Leonardo, Bon. de 1. Præc D. 3. qu. 9. part. unic. n. 3. cum Suar. Anacl. ibid. qu. 1. n. 8. Elbel d. n. 560. et Sporer eod. tit. cap. 10 cum Laym. qui in hoc non recognoscunt plusquam venialem culpam. Ratio, quià in hoc non adest gravis deordinatio: cum enim quis nequaquam miraculum petat curiositatis

594 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

- . » tatio Dei, aut Perjurium : vel tantùm tendit ad ir-» reverentiam rerum sacrarum, et est Sacrilegium,
  - » aut Simonia. De Perjurio in secundo præcepto, de

» reliquis hîc.

### DUBIUM I.

# Quid sit Tentatio Dei.

29 Quid est Tentatio Dei?

30 An in Tentatione Dei detur parvitas materiæ? Et que sit Tentatio interpretativa?

31 An peccet qui petit a Deo miraculum?

32 An qui offert se ad martyrium? Et an qui respuit medicinas?

« Kesp. Tentatio Dei est dictum, vel factum, quo » quis explorat, num Deus sit potens, sapiens, mi-» sericors, aut aliquam perfectionem habeat. S. Th. \* 2.2. qu. 92. art. i. Sanch. etc. Ea est duplex, scilicet » vel formalis, quandò quis expresse dubitans de ali-» qua Dei perfectione, eam experiri cupit; ut si » quis petat miraculum, quo patefiat Fidem Catho-» licam esse veram : vel det se præcipitem ex turri, » ut experiatur, an Deus sit misericors, eum eripien-» do a læsione: Vel est implicita, et interpretativa, » quandò quis, etsi expressè non intendat Deum » tentare, id tamen petit, vel agit, quod suapte na-» tura eò referri videtur; ut si quis se committat pe-» riculo, a quo vel nullo modo, vel vix possit eripi, » nisi miraculose; vel si media naturalia omittat, » sperans a solo Deo effectum, v. gr. in morbo peri-» culoso respuens medicinam, petensque, ac spe-» rans a Deo temerè sanitatem. Nav. c. 11. Less. » n. 4. Item si sinè necessitate et causa rudis absque » præparatione velit concionari, sperans a Deo sibi » suggerendos conceptus. Suar. Sanch. Less. Laym. » lib. 4. t. 10. cap. 5.

### Undè resolves.

1. Tentatio Dei formalis est peccatum ex genere

» suo mortale, in quacumque etiàm materia. Ratio » est, quià includit dubitationem de perfectionibus

Dei, que in gravem Dei contemptum redundat,

» vel magnam irreverentiam, curiosiùs agendo cum

» Deo, quasi cum ludione. Less. l. 2. cap. 45. d. 13

» Sanch. lib. 2. cap. 3. Suar. etc. comm.

» Interpretativa tentatio, cui dubitatio illa deest,

» plerumque est tantum peccatum veniale ob imper-» fectionem actus, ignorantiam, inconsiderationem,

» vel parvitatem periculi. Imò sæpè nullum est pec-» catum, quandò scilicet justa causa subest, v. gr.

» Dei instinctus, necessitas, vel pia utilitas. Sayr.

» Tolet. Cajet. S. Th. 2. 2. qu. 92.

Sed quæstio hæc est, an in tentatione Dei interpre- 3. tativa, ut suprà, detur parvitas materiæ? Affirmant Busemb. cum Caj. et Valent, in 2. 2. D. 6. qu. 14. n. 2. Less. lib. 2. cap. 45. n. 4. Sayr. Clav. reg. lib. 6. cap. 7. n. 14. et Tolet. lib. 4. cap. 19. n. 7. Hi dicunt, quod, si quis in re levi, et sinè gravis damni periculo tentaret Deum, ex sola curiositate spectandi aliquod opus supernaturale, hic tantum venialiter peccaret, Sed probabiliùs Sanch. Dec. lib. 2. c. 34. n. 5. Suar. t. 1. de Rel, tract. 3. lib. 1. cap. 3. n. 16. Salm. tract. 21. cap. 12. n. 3. eum damnant de mortali, nisi excusaretur ratione ignorantiæ, vel indeliberationis. Ratio, quia gravis est irreverentia velle ut Deus ostendat omnipotentiam suam ad satisfaciendum curiositati ipsius. Hinc Salm loc. cit. dicunt, quod probabiliùs peccaret graviter qui in levi morbo, rejectis medicinis, speraret a Deo sanitatem, quamvis non peteret miraculum: quià (ut ajunt) videtur hic, respuendo remedia, reipsa miraculum exoptare, cum velit mutari causas naturales. Sed meritò huic doctrinæ contradicunt Sanch. loc. cit. cum Leonardo, Bon. de 1. Præc D. 3. qu. 9. part. unic. n. 3. cum Suar. Anacl. ibid. qu. 1. n. 8. Elbel d. n. 560. et Sporer eod. tit. cap. 10 cum Laym. qui in hoc non recognoscunt plusquam venialem culpam. Ratio, quià in hoc non adest gravis deordinatio: cum enim quis nequaquam miraculum petat curiositatis

596 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. causa, justè excusatur a gravi, et aliquando ego puto etiàm ab omni culpa, si speret sinè remediis naturaliter, Deo adjuvante, a tali levi morbo se liberandum, dum sæpè in hujusmodi morbis natura ipsa salutem operatur.

operatur. « 3. Si quis in puteum se conjiciat ad declaran-» dam Dei erga se providentiam, aut suprà prunas ambulet, ad innocentiam ostendendam, est in-» terpretativa tentatio Dei : uti etiàm sunt eæ pro-» bationes, quæ fiunt per ferrum candens, aquam » ferventem, vel frigidam \* ( Tales probationes sunt vetita cap. 1. et 2. de Purg. Vulgar. ut communiter » Salm. cap. 12. n. 5. et 6.)\* etc. de quibus v. Beins-» feld. et Delrium lib. 4 disp. Licet enim Deus aliquan-» do tales purgationes miraculosè probarit, id contigit, » vel quià Deo inspirante factæ sunt, vel quia inno-» center ad eas compulsi sunt liberati. Bon. d. q. p. 1. Peccat, qui absoluté petit a Deo, vel offert miraculum ad conversionem Hæreticorum, cum sufficiant nostræ Fidei testimonia, Salm. c. 12. n. 7. cum Suar. Pal. Sanch. Si verò aliquando sit firmissima spes conversionis, tunc poterit peti a Deo miraculum sub conditione, si ei placuerit, Salm. ib. Cæterum Sporer loc. cit. cum communi ait satis esse licitum petere a Deo miraculum, quoties adsit utilitas gravis ad nostram aut aliorum salutem, vel Divinam Voluntatem implendam. Et idem clarè docet. D. Th. 2. 2. qu. 97 art. 2. ubi ait non tentare Deum qui signum ab eo petit, ut aliis demonstret; vel ad hoc quod instructur, quod

Item peccat qui periculo mortis, vel mutilationis se objicit ad perferendum martyrium sinè justà causa; nam in casu necessitatis, si aliàs Fides, aut salus multorum periclitetur, vel ad vitandas blasphemias, in quibus casibus martyrium est in præcepto; vel in casu utilitatis, ad exaltandam Fidem, aut Dei gloriam; tunc licet martyrio se offerre, ut docet S. Th. 2. 2. qu.

circà aliquod factum sit placitum Deo. Ibid. ad 3.

144. n. 3. ad 1. Vid. Salm. n. 9.

Item peccat qui respuit medicinas; nisi faciat ad se

397

mortificandum, modò absit periculum mortis, ut Viva qu. 6. art. 3. cap. 6. et Salm. n. 9. cum Cajet. Nav. et Sanch.

Quæritur, an Tentatio Dei expressa differat specie ab interpretativa? Affirmant Suar. et Bon. At probabilità a negent Salm. R. 11

bihus negant Salm. n. 11.

### DUBIUM II.

# Quid, et quotaplex sit Sacrilegium?

53 Quid, et quotuplex Sacrilegium?

34 Quales species Sacrilegii sint explicande?

35 Quæ sint Sacrilegia Personalia?

36 Quæ localia? 37. An vetentur in Ecclesia Mercatus, Convivia, Judicia. etc.? 38, An sit Sacrilegium extrahere hominem ab Ecclesia, atrio, etc.? 39. An omne furtum in Ecclesia sit Sacrilegium? An in Sacristia?

40 Qua Sacrilegia realia?

41 An liceat vasa et vestes sacras convertere in usum profanum?

42 An sit Sacrilegium lædere bona Ecclesiasticorum? Detinere Legata pia? Decimas non solvere?

43 An sit Sacrilegium mentaliter peccare in Ecclesia? An omittere Sacramenta tempore debito?

44 An censuræ contrà sacrilegos incurrantur ipso facto?

- 45 An sit Sacrilegium furari Reliquias? 46. An peccare die festo? 47. An violare vota? 48. Vide alia ibid.
- a Kesp. Sacrilegium est violatio rei sacræ, hoc est 33 a dicatæ cultui Divino, et peccatum mortale ex ge-
- » nere suo, si opus specialiter repugnet cum rei sanc-
- ntitate; non verò, si generaliter tantum repugnet, puomodò omnia peccata mortalia generaliter repug-
- » nant sanctitati, v. gr. Templi, ità ut ibi cum veniali
- » peccato committantur. Est autem Sacrilegium tri-
- plex: Personale, quo persona; Locale, quo locus; et Reale, quo res aliæ violantur. S. Thom. 2. 2.
- quæst. 99. art. 3. et cæteri Theologi.

Explicanda est in Confessione species Sacrilegii, 34 an fuerit Personale, Locale, aut Reale. Viva de Præ-

308 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. cept. Dec. quæst. 6. d. 1. n. 1. et Salm. cap. 12. cwm S. Th. et communi. Quæstio est, an prædictæ species sint subalternæ, vel sint infimæ? Prima sententia tenet esse subalternas continentes sub se alias species infimas. Ità Suar. Pal. Less. etc. apud Salm. c. 12. n. 17. cum Bus. (vid. n. 47. infrà ibid. n. 5.) et Elbel de Sacril. n. 565. cum Fil. Et ideo dicunt percussionem Clerici specie differre a concubitu cum eo. Secunda tamen sententia tenet esse infimas, ut Viva qu. 6. art. 1. n. 2. et Salm. cum Cajet. Trull. Ità ut, si quis violat Sanctimonialem verberando, aut cum ea concumbendo, unum Sacrilegium formaliter committat. Et sic sentit D. Th. 2. 2. qu. 99. art. 3 ad 2. ubi ait : Possibile est aliqua duo peccata differre specie secundum materiales actus, convenire autem in specie secundum unam rationem formalem sacrilegii; puta si quis Sanctimonialem violaverit verberando, vel concumbendo. Et hæc est probabilior. Docet verò ibid. S. Doctor præfatas species habere diversos gradus, significans eos constituere quidem circumstantias aggravantes, non autem speciem mutantes.

#### Unde resolves.

I. Personale sacrilegium est percussio Clerici, 
pertractio ejusdem ad judicium seculare, item luxuriosa violatio personæ Deo per votum castitatis
sacratæ, de qua v. infra tr. 4. cap. 2. dub. 2. Q. V.
n. 6.

\* sacratæ, de qua v. inira ir. 4. tap. 2. aub. 2. Q. v.

n. 6.

"II. Locale sacrilegium est omnis actus, quo Ec
clesia polluitur, ut est v. gr. occisio hominis, effu
sio humani sangninis, vel seminis illicita, et noto
ria, \* (Ut probabiliter tenent etiam Viva Qu 6. Art. 1.

n. 11. et Tamb. cum Vasq. Pont Dian. Con. Tol.

apud Salm. Tr. 6. cap. 8. n. 101. contrà Salm. ib.

cum Suar. Bon. Lug. Pal. etc. et Elbel n. 556. qui

probabiliùs dicunt etiam occultam effusionem esse Sa
crilegium. Vide dicenda de VI Præc. n. 458. ver
sic. II. Ciroà locum etc.) \* Item sepultura excom
municati, vel non baptizati; item si actus quidam

profani fiant in Ecclesia, et repugnantes ejus immunitati, ut negotiationes, illiciti concubitus, et spurcities, seditiones, concilia secularia, stipulationes equorum, incendia, effractiones, spoliationes. Item si materia rei sacræ, vel Ecclesiæ directè ad profanos usus convertatur; si reus ex Ecclesia, velut asylo, extrahatur; nisi tamen sit latro publicus, vel nocturnus populator agrorum, vel enorme maleficium fiducià asyli istic commiserit. Deniquè si furto auferantur res Ecclesiæ, aut ibi depositæ. Laym. c. 7. Bon. quæst. 6. Si verò res ablata fuerit per accidens tantùm in Ecclesia v. gr. crumena viri divitis, probabiliter non committi sacrilegium Docet Dian. p. 1. t. 3. R. 27. ex Fagn. et

» sex aliis, contrà Suar. Laym. etc.

Similiter violatur locus Sacer, si in eo fiant concla- 32 mutiones, deambulationes, mercatus, strepitus judiciorum secularium, non verò Ecclesiasticorum pietatem spectantium. Aliquandò tamen judicia secularia, aut parlamenta licita sunt in necessitate, v. gr. ob pluviam, solis æstum : modò fiant sinè strepitu, et desit alius locus opportunus. Pariter non videtur culpa gravis aliqua moderata deambulatio in Ecclesia, aut privata comestio, etiam sinè necessitate, si absit scandalum, et clamor. Ità Viva ib. n. 11. ex S. Thom. cum Salm. dict. c. 12. n. 25. Hic obiter advertatur nemini quacumque prædito dignitate, modò non Regali, licere indicere, ut sibi ad Ecclesiam deferatur Stratum; secus statim cessandum a Divinis, et Ministri Ecclesiæ ipso facto excommunicationem incurrunt, et Ecclesia tamquam interdicta habenda est. Hoc decretum fuit a S. C. Cærem: quæ ait. « Proposito in S. C. Cærem: quodam abusu » inter alios, qui de recenti in Urbe irrepserunt, » eadem S. C. ad eum omnino tollendum die 30. Au-» gusti 1701. decrevit ». Non licere cuicumque etc. ( Personis Regalibus tantum exceptis) ad Ecclesias struta sibi deferri facere; secus cessandum immediate a divinis: Quòd nisi servetur, Rectores, cæterosque Mi405 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

nistros ipso facto excommunicationem incurrere, eamingue Ecctesiam esse pro interdicta. (Ità annotatum reper ritur in Bullario Clementis XI. part. 3. decr. 1. Cær.)

Deindè subjungitur: Et facta relatione Sanctitas qua (i. e. præfatus Clemens) Decretum approbavit, necr non promutgari, atque executioni tradi. et in omnibus Urbis Sacrariis affigi mandavit die 3. Octob. 1701. Hoc omne refertur a Ferraris in sua Bibliotheca (Ferrar, Biblioth. tom. 3. Verbo Ecclesia art. V. n. 28 et 29.)

qui etiàm refert (ibid.) vetari pluribus ex Decretis S. R. C. dare intrà Missam Laicis (etsi Præsidibus)

Evangelium osculandum, uti etiàm dare illis usum Baldachini, et illos admittere ut assistant in Presbyterio. Ad nostra autem redeuntes dicimus.

Sacrilegium est extrahere violenter hominem ab Ecclesia, étiàm interdictà, vel pollutà, et ab ejus cæmeterio, atrio, claustro, dormitorio, ambitu contiguo cum Ecclesia: Item a Domibus Religiosorum clausurà septis Vider Salm. Tr. 18. cap. 3. a. n. 81. Cæterum, præter, hunc usum violatæ Immunitatis, ad incurrendam speciem sacrilegii, nomine loci sacri intelligitur tantùm Ecclesia, non alia loca, cum in odiosis strictè facienda est interpretatio, ut notat El-

bel de Sacril. n. 566, cum Laym. Bon. etc.

Quæritur, an omne furtum in Ecclesia sit Sacrilegium? Prima sententia cum Lugo D. 16. n. 470. Tambur. in Math. Conf. kb. 2. cap. 8. Pal; Azor. Dian.
Less. Con. Henriq. etc. apud Salm. Tract. 6. cap. 8.
n. 103. tenent non esse Sacrilegium, nisi furtum sit
de re Ecclesiæ commodata, vel commissa ibi custodiæ causa: nam aliæ res profanæ accipiuntur quidem
materialiter in loco sacro, sed non de loco sacro, dum
ad locum sacrum nullo modo pertinent. Excipit tamen merito Lugo loc. cit. furtum de rebus quæ Sacrista fecisset sibi commodari pro Ecclesiæ ornatu. Secunda tamen sententia probabilior affirmat ex G. Quisquis. 17. quæst. 4. ubi absolutè damnatur ut sacrilegas, qui non sacrum de sacro furatur; nec id limitatur ad depositum tantùm. Ita Elbel n. 587. cum Fill.

Val., et Salm. Tract. 6. cap. 8. num. 103. cum Pal. Dic. Vasq. Bon. Laym. etc. Rectè tamen Salm. Probabilem vocant primam sententiam, An autem sit Sacrilegium Locale furari e Sacristia? Negat Sanch. de Matr. D. 15. n. 13. contrà aliquos. Certum autem est non esse Sacrilegium furtum in Claustris, nec in Oratorio domûs privatæ. In Oratoriis verò Xenodochiorum, vel Eremitoriorum, licet non benedictis ab Episcopo, justè putat Sanch. furta esse sacrilegia. Vid. Vivam d. loc. num. 13.

» 3. Reale sacrilegium est indigna tractatio, et 40 » administratio Sacramentorum, ut si ministrentur, » vel suscipiantur cum peccato mortali. Item pro-» fanatio vasorum, et instrumentorum sacrorum : v. » gr. si quis calice utatur in convivio, ornamenta » altarium, vel Sacerdotum ad usus profanos applicet: » intellige de iis, quæ consecrari, vel saltem benedici » solent: nam ad nuptias, vel communem usum ad-» hibere tapetes, candelabra, pelvim, imò et manu-» tergium, et cætera, quæ mediatè serviunt ministerio » sacro, non esse peccatum docet Tamb. expedit. Sa-» crif. lib. 1. c. 2. nisi fiat ex aliquo contemptu saltem » implicito, ut si semper, et indifferenter sic utaris » supradictis. Atque idem affirmat de candelis, ramis, » aquâ, incenso, et similibus benedictis, quod in » modicis istis benedictionibus non agatur cum tanto » rigore ab Ecclesia, ut patet in pane, ligno, carbo-» nibus, etc. benedictis. Vid. loc. cit. §. 3. Item vio- latio, vel indigna tractatio sacrarum Imaginum, et » Reliquiarum. Item abusus Scripturæ sacræ, v. g. ad » stabiliendas hæreses, vel res turpes. Item raptura bonorum Ecclesiæ, suppressio piorum legatorum, » vel jurium Ecclesiæ defraudatio, etc. Vid. Fill, tract. » 24. cap. 9. Regin. lib. 19. num. 57. Suar.

Concilium Tridentinum Sess. 4. in fine vocat temeritatem torquere verba S. Sripturæ ad scurrilia, fabulosa, vana, adulatoria, detractoria, etc. Vid. Salm. sap. 12. num. 82.

Quæritur 1. an vasa, et vestes sacræ possint con- 4t Tom. I.

402 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. verti in usutu profanum? Affirmant Salm. tr. 21. cap. 12. n. 32. si illæ jam amiserint. formam, et benedictionem. Sed alibi cap. 10. n. 145. omnino negant cum S. Th. qui p. 3. quæst. 83. art. 3. ad 3. Et cap. 39. dist. 1. dicit: Altaris Palla, cathedra, candelabrum et velum... et alia, quæ in Sacrario fuerint, non debent admitti in usum laicorum, sed sunt comburenda. Meliùs autem Suarez p. 3. D. 18. sect. 8. Pal. t. 2. tr. 3. D. 1. p. 6. Bon. D. 3. quæst. 1. p. 4. et Roncag. de 1. Præc. cap. 1. quæst. 7. cum Barbosa distinguunt, et dicunt, quod si res ità totaliter immutetur, ut ad communem materiam redeat, sicut si calix igne vel ferro ad communem massam argenti reducatur, tunc licet in usum profanum convertere. Ità ipse cum Bon. Pal. Suar. et Baur. secus si totaliter non difformetur. Hinc non licet ex veteri Casula vestes profanas resarcire : et hoc adhæret ei quod dicit S. Thom. suprà. Ideò alii dicunt non licere hujusmodi vestes ad usus profanos vendere, aut oppignorare. Vide Salm. det. cap. 10. num. 45. Quæritur 2. an læsio quorumcumque bonorum Ec-

clesiasticorum sit sacrilegium? Resp. negativè, sed tantùm bonorum, quæ pertinent ad ornamentum Ecclesiæ, aut sunt deputata ad sustentationem Ministrorum, ut loquitur S. Thom. 2. 2. quæst. 99. art. 3. Ly ad sustentationem Ministrorum, intellige, quà tales sunt ut rectè dicit Tambur. Dec. lib. 2. cap. 6. §. 3. num. 9. Quæritur 3. an sit Sacrilegium injustè detinere le-

gata relicta Ecclesiæ pro ejus servitio? affirmat Less. lib. 1. cap. 16 n. 30. Sed negant Tamb. dist. l. n. 10. cum Pal. et Salm. c. 10. n. 35. etc. Quià, donec dicta bona ab Ecclesia non possideantur, non sunt sacra. Quæritur 4. an sit Sacrilegium non solvere Decimas? Affirmat Less. lib. 2. cap. 16. n. 18. Elbel num. 569. cum Va. Spor. etc. Sed negat Croix lib. 3. p. 1. n. 52. et Tam. d. lib. n. 11. cum Pal. Dicunt tamen esse peccatum gravius irreligiositatis; quià solutio Decimatum est ordinata in recognitionem Divini Dominii.

Notandum, quod per meros actus internos non violetur sanctitas loci, ideòque non committat sacrile-

gium, qui in Ecclesia habet voluntatem occidendi hominem extrà illam. Secus, si quis extrà Ecclesiam proponit occidere in Ecclesia. Ità Salm. cap. 12. n. 28. cum aliis communiter.

Palaus Tr. 17. D. 2, p. 2. tenet omittere Sacramenta tempore debito esse sacrilegium. Probabiliùs verò negatur, sed esse dicitur peccatum contrà obedientiam

Ecclesiæ debitam. Salm, cap. 12, num. 38.

Item notandum est, quod censuræ contrà sacrilegos 44 latæ non incurrantur ipso facto, nisi a percutientibus. Clericum. Itemque a violantibus Immunitatem Ecclesiasticam, imponendo tributa, usurpando bona; et ab effringentibus Ecclesias, et simul expoliantibus rebus sacris, ex c. Conquest. 22. de Sent. excomm. Vid. Salm. n. 24. Incendiarios autem Ecclesiarum probabiliùs est non esse excommunicatos ipso facto, ut Salm. n. 40. cum Cajet. Sylv. Nav.

Grave sacrilegium committit, qui suratur Reliquiam, 45 etiàm in parva quantitate, si scit dominum ob hou esse valde contristandum. Ità Leand. Prad. Nav. Mol.

apud Salm, Tract, 21. cap. 10. num. 108.

Quæritur 5. An tempus sit objectum Sacrilegii, 46 scilicet si quis peccet die festo etc. Negant Lugo de Ben. D. 16. n. 523. et Salm. c. 12. n. 36. cum Less. et Pal. et Tamb. Met. Conf. lib. 2. c. 7. §. 5. n. 40. Nisi notabilis irreverentia irrogetur cultui Divino, ut si quis in Parasceve exhiberet comcedias, ludos publicos, etc.

Quæritur 6. an violatio voti sit Sacrilegium? Negant 47 Tamb. cum Suar. Dec. loc. cit. n. 12. et 13. et Pal. Tr. 17. D. 2. p. 3. §. 2. Dicunt enim esse peccatum perfidiæ, seu contrà fidelitatem Deo debitam, ut Croix lib. 3. p. 1. n. 55. cum Tamb. in Dec. loc. cit. n. 13. Affirmat verò S. Thom. 2. 2. quæst. 99. art. 3. ad 3. et sequentur Salm. cap. 12. n. 22. Qui autem violat votum castitatis probabiliùs committit sacrilegium. Vide Elbel num. 584.

y. gr. si quæ ad Sacrificium spectant, ut corpora-

404 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

» lia, et similia, sint valde immunda. Bon. de Euch...

» (Qui p. 9. n. 23. cum Fill. Suar. Reg. etc. dicit esse

» mortale. Vid. lib. 6. num. 384.).\*

5. In Confessione exprimenda est species, et materia sacrilegii. Ratio prioris est, quià sæpe divisam

» malitiam habet, v. gr. percussio Sacerdotis, et forni-

» catio cum eodem. Ratio posterioris est, quià etiàm » materia aliquandò auget, et addit malitiam, v.g. si sit

» materia aliquando auget, et addit malitiam, v. g. si sit » contrà Eucharistiam, addit, secundum Gordonum,

Communi violationi rei sacræ aliud peccatum contra
 latriam. Attingere autem nuda manu calices, pate-

nas, aras, agnos cereos, etc. Chrismate delibuta non

» licet fæminis, et laiois \* (Licet verò Clericis enam. » primæ tonsuræ, ut Tamb. ib. n. 11. cum Suar.)

» prime tonsure, ut Tamo. ib. n. 11. cum Suar.) » Citra contemptum tamen non mortale, si vacua sint,

» et si causa subsit, nec veniale, Suar. Tamb. loc. cit.

§. 1. sinè causa autem veniale esse docet Suar.
Coninch. et alii communiter; licet Tamb. loc. cit. ex

\* Coninch. et alii communiter; licet Tamb. loc. cd. ex. » Sa, etc. contrarium censeat probabile. \* (Cum Scoto,

» et Bartol. ab Ang. sed. Sa apud Tamb. et Sot. Henr.

» Sanch. Fag. et Tamb. apud Pasq. ut refert Croix lib.

» 6. p. 2. n. 385. censet nullum esse peccatum. Pro monialibus verò adest privilegium, ut Salmant. cap. 10. n.:

matibus verò adest privilegium, ut Salmant. cap. 10. n.:
 132.)\* ùt si corporalia, vel purificatoria laventur.

» ab iisdem. Vide lib. 6. num. 385. Cætera autem, quæ » Eucharistiam immediatè non contingunt, nec chris-

» mate unguntur, ut mappas, vestes Sacerdotales » immediate contingere omnibus licet. Suur. Laym.

» Tamb. l. cit. ubi ex. Palao, etc. idem concedit de

Reliquiis: sicut etiam, ut easdem thecis inclusas

» penes se habeant; vel laici in publicis processionibus gestent. Idem docet cum Laym. de pyxide,

» sivè ciborio, et lunula benedictis, quandò sacram

Eucharistiam nondum continuerunt. Idem de cor-

» poralibus, pallis, et purificatoriis, quando post sa-

» crum usum lota sunt : ex Laym. et Bonac. imò

» etiàm ante locionem. Laym. Tamb. loc. cit.

## DUBIUM III.

## DE SIMONIA.

## ARTICULUS I.

## Quid sit, et quotuplex.

49 Quid sit Simonia, et quotuplex?

50 An possit dari parvitas materiæ in Simonia?

51 Quando sit Simonia dare temporale pro spirituali?

52 An sit Simonia dare beneficium alicui, ut se sustentet; vel sola ratione amicitiæ, aut precum?

53 Ansit Simonia deducere in pactum obligationem antidoralem?

54 An dare spirituale principaliter ob temporale?

55 An sit Simonia accipere aliquid pro administratione Sacramentorum? Et an principaliter ob lucrum temporale ab eis captandum?

56 Quid intelligatur per Munus a manu?

57 An sit Simonia dare mutuum ob spirituale?

58 An solvere pensionem ob Beneficium?

59 An dare aliquid, ut alter præstet quid spirituale pro seipso accipiente?

60 An dare Beneficium cum aliquo onere spirituali? An resignare, vel præsentare cum onere?

61 Quid per Munus ab obsequio?

62 An sit Simonia inservire ad Beneficium?

63 Quid per Munus a lingua?

64 An sit Simonia dare aliquid Mediatori, ut obtineat tibir Beneficium?

65 Quid sit Intercessor mediatus?

- 66 Quid si promittas dare eleemosynam alicui Monasterio?
- 67. Quæ sit Simonia Mentalis? Quæ Conventionalis? Quæ Realis?

68 Quæ juris Divini, quæ humani?

69 An detur Simonia tantum de jure humano?

70 An vendere Beneficia sit Simonia de jure Divino?

71 An sit Simonia vendere Juspatronatus? Et an de jure Divino? An vendere jus sepulturæ?

72 An Beneficia possint permutari?

73 Quomodo possit permutari Beneficium cum pensione? Et cujus auctoritate? Et an Episcopi possint pensiones constituere? usque ad n. 76.

77 Quomodo in Beneficiis liceat transigere? usque ad num. 80.

81 Quomodo fieri possin! Renuntiationes Beneficiorum? usque ad n. 84.

Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. 4b6

85 Quotuplex sit Simonia Confidentialis, Et quæ ejus pænæ? usque ad num: 90.

91 Quomodo fiat Simonia pro ingressu ad Religionem? 92. An liceat aliquid accipere pro sustentatione ingressuri?

93 An liceat pro catechizando, etc.

94 An pro instruendo aliquo in sacra Doctrina?

95 An pro absolvendo, etc.

96 An pro danda dispensatione in Matrimonio?.

97 An liceat dare aliquid, ut alter omittat rem spiritualem? 98 An ad redimendam vexationem? 99. An possit pecunid redimi vexatio circà possessionem Beneficii? 100. Quid si nondum sit acquisitum jus in re? Quid si quis corrumperet Electores, ne te eligerent? 101. Quid'si alter solis precibus impediret? 102. An possis dare pecuniam, ne aller se opponat tuæ electioni? 103. An ne eligat indignum, vel-ut eligat dignum? An, ut non concurrat ad beneficium, quod tu cupis? 104. Vide. alia apud Busemb.

49 \* Resp. Simonia est studiosa voluntas emendi, aut » vendendi pretio temporali aliquid spirituale, vel spirituali annexum. S. Thom. 2. 2. quæst. 100. art. 2. Laym. lib. 4. tract. 10. cap. 8. etc. Dicitur 1. volun-» tas emendi etc. quibus verbis intelligitur quivis » contractus onerosus, sive venditionis, sive locatio-» nis, sive permutationis, aut renuntiationis; quià si-» monia non consistit sinè pactione aliqua tacita, vel » expressa, et obligatione ex pacto. Quod addo, quià · obligatio naturalis quæcumque, ut gratitudinis, » sive antidoralis, non sufficit, v. gr. quando quis spe-» rat, vel intendit tantum, non tamen obligat. Sa, » v. Simonia. Ratio est, quià non facit contractum. » Vid. Bon de Simon d. 1. quæst. 6. p. 1. Less. lib. 2. » cap. 35. d. 20. \* (Sed Vide dicenda n. 54.) \* Dicitur » 2. pretio temporali : sivè illud sit muneris, sivè lin-» guæ, ut est laus, vituperium, patrocinium: sivè » obsequii, et famulatus. Dicitur 3. spirituale; quo no-» mine intelligitur res supernaturalis ad salutem or-» dinata, sivè sit formaliter talis, ut Gratia, et dona ➤ Spiritûs sancti, sivè causalitæ, ut sunt Sacramen-» ta, concio, preces, et Sacramentalia: sivè sit

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 407 » effectus, et usus potestatis supernaturalis, ut con-» secratio, absolutio, dispensatio, benedictio, ex-» communicatio, electio, præsentatio, confirmatio, » collatio Beneficii, aliique actus jurisdictionis Ec-» clesiasticæ. Dicitur 4. spirituali annexum, ad com-» prehendendum ea, quæ non sunt per se spiritualia, » sed ad ea ordinantur, iisque sunt annexa, sivè » antecedenter, ut jus patronatûs respectu bene-» ficii; vasa et vestes sacræ respectu Sacramento-» rum: sivè concomitanter, ut labor in adminis-» tratione Sacramentorum: juxtà sensum infrà di-» cendum: sivè consequenter, ut reditus beneficio-» rum, qui dantur propter officium spirituale. Undè » patet, malitiam simoniæ consistere in irreverentia, » quæ committitur, dum res spirituales instar tem-» poralium pretio æstimantur, et contractibus sub-» jiciuntur; atque esse peccatum mortale ex genere » suo, nec veniale fieri posse ex materiæ levitate; » quià nullum donum Gratiæ, licet parvum, potest » vendi sinè gravi irreverentia tum ipsiusmet doni, » tum etiàm Dei. Potest tamen esse veniale, ob actûs » imperfectionem, et ignorantiam. Suar. t. 3. de 1el. l. » 4. cap. 36. Azor. Fill. Laym. loc. cit. Less. 1. 2. cap. » 35. dub. 1.

Simonia autem quadruplex est, Mentalis, Conventionalis, Realis et Confidentialis; Mentalis est, cum quis dat temporale cum animo obligandi ad reddendum spirituale (aut e converso), sed absque alio pacto. Conventionalis est, cum adest pactum, sed a neutra Parte executum est. Realis autem est, cum pactum jam est impletum. Confidentialis tandem tripliciter potest fieri, nempè per accessum, per regressum, et per ingressum. Dicitur per accessum, cum renuntias beneficiumalteri cum pacto ut ille deindè illud resignet, et alteri conferatur. Per regressum, cum reservas tibi jus reassumendi iterum Beneficium in aliquo casu. Per ingressum, si resignes Beneficium tibi collatum, sed nondum possessum, cum pacto capiendi possessionem illius in aliquo casu aut tempore; vide infra num. 85.

408 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

et 86. ubi fusiùs sermo de hac confidentiali simonia

redibit, et de ejus pœnis.

Quæritur I. An possit dari parvitas materiæ in simonia? In simonia de jure naturali est communis sententia negativa ap Salm. tract. 19. de Simon. cap. 1. n. 8. et Croix lib. 3. p. 1. n. 195. cum Suar. Sanch. etc. contra Mol. Reg. etc. ib. Sed in simonia tantùm de jure Ecclesiastico Navarr. Zeroll. (quibus videtur adhærere Croix lib. 4. n. 682.) probabiliter docent posse dari parvitatem materiæ. Et disparitatem assignat. Croix, quià, quando non accipitur temporale pro pretio rei spiritualis, sed acceptio prohibetur ad cavendum tantùm speciem simoniæ, re ipsa non fit injuria rei spirituali, sed peccatum tantùm contrà præceptum Ecclesiæ, in quo potest utique dari parvitas materiæ.

Quæstio II. est, an semper ac datur temporale pro spirituali, vel contrà, sit simonia? Prima sententia affirmat cum Azar. Durand, Adrian, etc. cap. ab Salm. tract. 19. de Simonia cap. 1. n. 26. Secunda sententia, quam tenent Salmant. ibid, num. 32. et vocant communem cum Caj. Sanch. Suar. Less. Laym. Tol. etc. negat, quando datur gratis, quamvis cum animo alliciendi, seu obligandi (non rigorosè ex justitia, sed tantum ex gratitudine, sivè ex benevolentia) alterum ad retribuendam rem spiritualem pro temporali, vel contra; Ità ut obligatio alterius antidoralis, seu gratitudinis principaliter intendatur, et retributio minus principaliter; Et probant ex c. Quam pio 2. quæst. 2. Et hoc, etiamsi in eodem actu retributio offeratur, ex c. Placuit 1. et c. Dilectus 2. quæst. 1. Hinc licere dicunt tibi dare aliquid Episcopo, vel ei inservire (cui alias non esses serviturus), ut tibi ex gratitudine conferat Beneficium; dummodo absit aliquod pactum, ut dicunt Salm. dict. cap. 1. n. 55. et 56. cum Sot. Suar. Valent. et communi. Et dummodo non inservias, ut Episcopus conferat tibi Beneficium, quasi pretium tui obsequii, ut benè notat doctus P. Elbel de Simon. n. 617. E converso si inservis primario ad captivandam Episcopi

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. benevolentiam, et secundariò ad obtinendum Beneficium, non committis simoniam, etiamsi, amota spe Beneficii, non inservires, ut dicunt Salm. loc. cit. cum aliis. Et etiamsi talem spem exprimas Superiori, ut addunt Val. Pal. Sot. Rodr. etc. ap. Salm. n. 56. in fin. quià licitum est, ut ajunt, petere ab alio, quod ille ex naturali obligatione præstare tenetur: Sed sapienter monet Mazzot. de Simon. tom. 2. §. 2. p. 219. et Croix cum Suar. lib. 3. p. 1. n. 74. id cavendum ob periculum pactionis, aut saltem scandali, maximè si detur aliquid tempore quo agitur de conferendo Be-

neficio. Cæterum, rectè advertunt Roncaglia de Sim c. 1. quæst. 5. et ipsi Salm. n. 57. cum Sanch. Bonac., etc. quod ubi alius deest titulus, nempè stipendii, tollendæ injustæ vexationis, etc., quando datur aliquid solo intuitu obtinendæ rei spiritualis, vel contra, præsumenda tunc sit intentio saltem virtualiter simoniaca, scilicet commutandi temporale cum spirituali: nisi constet de opposito, vel aliter colligatur ex circumstantiis, nempè ex parvitale muneris, ex pietate, vel nobilitate dantis etc. Et hoc constat ex c. Tua nos de Sim. ubi Pontifex loquens de illo, qui Bona sua Ecclesiæ donabat, rogans ut ad Canonicatum admitteretur, et de Canonicis eum admittentibus, ait: Si tamen is, qui talem donationem facit, ed intentione ducatur, ut per temporalia bona spiritualia valeat adipisci; et Clerici qui eum in fratrem admittunt, non essent eum, nisi commoda temporalia perciperent, admissuri; sine dubio tam isti, quam ille apud districtum Judicem culpabiles judicantur. Vide quæ dicentur n. 54. Et maximè nequit excusari a simonia mentali (ut benè sentiunt Roncaglia loc. cit. Reg. VI. in praxi, et Elbel de Sim. n. 617.) is qui Episcopo gratis inserviret animo eum obligandi ex gratitudine, etsi non ex justitia, ad retribuendum Beneficium, juxta mox dicenda num. 53.

Non autem damnandus de simouia Episcopus, qui 52 Beneficium confert Clerico in recognitionem gratitu-Tom. I. 52 dinis ob obsequium præstitum, ut dicunt Elbel n. 619. et Croix n. 75. cum Suar. Item si Episcopus conferat Beneficium gratis alicui ut se honestè sustentet, non est simonia; Croix lib. 3 p. 1. n. 83. cum Less. Laym. etc. Imò collatio facta indigno, solà ratione consanguinitatis, amicitiæ, sed gratis, est quidem illicita, sed non simoniaca. Ità Salm. cap. 1. n. 38. cum Cajet. Suar. Pal. etc. Idque docet D. Th. 2. 2. quæst. 100. art. 5. ad 2. dicens: Si aliquis aliquid spirituale alicui conferat propter.... quamcumque carnalem affectionem, est quidem illicita... non tamen simoniaca... undè hoc non pertinet ad contractum.... venditionis, in quo fundatur simonia.

Utrum autem committat simoniam Episcopus, qui dat Beneficium indigno propter preces alterius? Videtur universe affirmare D. Th. loc. cit. ad. 3. quià videtur Episcopus hoc facere ad favorem humanum acquirendum; sic enim. S. Doctor ait; Videtur ad hoc (scilicet ad favorem humanum) principaliter intendere qui preces pro indigno porrectas exaudit. Et sic quidem dicendum, si revera det Beneficium ad talem favorem adipiscendum: Imò ut benè addit Angelicus, hoc erit simonia, etiàmsi Clericus sit dignus Beneficio. Cæterum absolute loquendo, probabiliter dicunt Elbel de Simon, n. 612. La Croix I. 3. p. 1. n. 84. et Laym. 1. 4. tr. 10. c. 8. n. 26. cum Less. Suar. Nav. Caj. etc. non esse simoniacum Episcopum qui ad preces alterius etiàm indigno Beneficium confert, sed nullo -habito respectu ad favorem humanum acquirendum, quià revera tunc nulla intervenit venditio spiritualis cum temporali. Illud autem quod dicit La Croix l. c. nempè nec esse simoniam, si conferat ad se liberandum ab aliquo injusto damno, minimè admittendum puto; nam licet damnum sit injustum, semper tameu videtur intercedere aliqua commutatio

rei spiritualis cum utilitate spirituali.

Quæritur autem hîc III. An sit simonia, deducere in pactum obligationem antidoralem? Negant Hurt.

Cælest. Ronc. etc. ap. Dian. part. 6. tr. 7. R. 42. item

- Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. ipse cum Dian. Vidal. et Jo. de Soria, quàmvis p. 3. tr. 2. R. 64. in praxi hoc non approbet. Ratio istorum, quià non censetur simonia committi, quandò pactum fit de obligatione gratitudinis, quæ jam inest. Quapropter dicunt, si licet intendere aliquid spirituale ex gratitudine obtinere, cum quis præstat aliquid temporale! licebit etiàm id in pactum deducere. Sed omnino affirmandum cum sententia communi, quam tenent Laym. tr. 10. c. ult. §. 2. art. 9. Viva in Propos. 45. Innoc. XI. n. 2. Elbel de Simon. n. 596. et Suar. Bon. Fill. Cov. ac alii ap. Salm. tr. 19. c. 1. n. 64. Ratio, quià ex pacto illo novum inducitur onus. Distinguunt autem Salm. c. 1. n. 66. 67. et 68. cum Val. Caj. Pal. Less. etc. et dicunt, quod si pactum novam obligationem non addat præter antidoralem, puta, si des, aut promittas alteri pecuniam, ut ipse sit obligatus, ad tibi in genere remunerandum, non est Simonia, quià nullum novum onus imponitur. Sic etiam, si petas aliquid spirituale gratis sinè obligatione rigorosa : quemadmodum frequenter, dantes eleemosynam, solent a paupere preces petere; et in hoc revera consentiunt omnes, etiàm Auctores secundæ sententiæ. Secus autem censent, si pactum novam obligationem adderet; et hoc esset, quandò peteretur in specie quid spirituale pro re temporali tradita; nisi ibi alius titulus interveniret, nempè stipendii, damni emergentis etc. ut infra. Sed neque distinctio hæc mihi ullo modo arridet, nam ( ut benè arguunt Viva l. c. et Ronc. de Sim. c. 1. q. 5. in fin.) pactum semper aliquam novam invehit saltem fidelitatis obligationem, quæ, cum sit aliquo pretio æstimabilis, certè pactum simoniacum reddit. Ideò enim in c. Qua in pio, c. 1. q. 2. dicitur: Omnis absit pactio, omnis conventia cesset. Quoniam in hac materia quodcumque pactum, quomodocumque onerosum, est simoniacum, etiamsi non obliget rigorosè ex justitia. Et idem dicendum de hujusmodi pacto in contractu mutui, ut probat Viva in Prop. 42. Innoc. XI. Præterea hic advertendum cum Viva in prædict. 412 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Prop. 45. n. 3. et S. Th. q. 13. de Malo art. 4. quòd, licet possit mutuator exposcere a mutuatario, ut satisfaciat suæ obligationi antidorali (intellige semper sinè pacto, itemque si exposcatur satisfactio illa non verò promissio, quià petità promissione, etiàm peteretur nova obligatio fidelitatis, ut mox diximus, quòd adhuc in mutuo illicitum est): Ratio, qui mutuator dat quòd suum est; hoc tamen nequit exposcere dans aliquid spirituale, præcisè ob ejus collationem, quià suum non præstat, sed quòd Christ est: Undè, licet possit aliqua gratitudo exerceri erga collatorem rei spiritualis ob ejus benevolum animum, non potest tamen exerceri in gratuitam compensationem ipsius rei spiritualis.

Quæritur IV. an sit simonia mentalis, dare spirtuale principaliter ob temporale, vel contrà? Negant Sòtus, Val. Caj. Sanch. Less. Laym. etc. ap. Salm. tr. 19. c. 2. de Simonia n. 59. Sed omninò est affirmandum, et contrariam opinionem rectè asserunt Salm. ibid. n. 60. suisse damnatam ab Innoc. XI. in Propos. 45. quæ dicebat: Darè temporale pro spirituali, non est simonia, quandò temporale non datur tamquàm pretium, sed dumtaxat tamquàm motivum conferendi, vel efficiendi spirituale; vel etiàm quandò temporale sit solùm gratuita compensatio pro spirituali, aut contrà. Et propos. 46. Et id quoque locum habet, etiamsi temporale sit principale motivum dandi spirituale, imò, etiamsi sit sinis ipsius rei spiritualis, sic ut illud pluris æstimetur, quàm res spiritualis.

Meritò hoc damnatum est, nam, quamvis ibi dicatur ob motivum, non pretiem, et certum sit, simoniam non committi, nisi interveniat venditio rei spiritualis; attamen ibi revera motivum idem est quam pretium. Quandò enim ut rectè notant Viva in dict. prop. n. 6. et Salm. c. 2. n. 58. datur res merè spiritualis, uti sunt Sacramenta, Beneficia, etc. principaliter propter temporalem rem alicujus magni momenti (secus si parvi,) quæ apta sit moraliter pervertere voluntatem alterius; tunc spirituale difficile datur

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I.

omninò gratis, sed practicè datur cum aliquo pacto implicito imponendi alteri novam obligationem: et sic motivum virtualiter convertitur in pretium. Et hoc patet ex ipsa dict Prob. 46. ubi additur in fine: Imò etiam si temporale sit finis ipsius rei spiritualis, sic, ut

illud pluris æstimetur, quàm res spiritualis.

Quær. V. An liceat accipere aliquid pro admistratione Sacramentorum? Resp. I. Quod in administratione Sacramentorum, aliarumque functionum spiritualium sit simonia accipere pecuniam, tamquam, pretium rei sacræ, vel laboris intrinseci in iis actionibus requisiti. Secus, si labor sit extrinsecus, puta si Sacerdos deberet celebrare cum cantu, vel tali hora, aut loco, et simili. Ità Ronc. de Sim. c. 2. q. 2. p. 208. et Salm. c. 2 n. 19 cum Caj. Sot. Less. Sanch. Pal. Tol. et aliis comm. Resp. II. É converso non est simonia accipere pecuniam, non ut pretium, sed ut stipendium sustentationis, etiàm pro sabore intrinseco in talibus ministeriis impendendo. Unusquisque enim, qui in commodum alterius se occupat debet ex justitia ab eo sustentari ex illo Lucæ 10. Dignus est operarius mercede sua. Ità comm. etiàm DD. ut Anacl. de Simon. qu 3. n, 28. Cabass. Th. J. l. 5. c. 5. n. 14. et Suar Less. Tol. Sanch, et alii ap Salm. n. 21, cum S. Th. 2. 2. q. 100. art. 3. qui sic docet: Vendere quod spirituale est in hujusmodii actibus, aut emere, simoniacum est. Sed accipere, aut dare aliquid pro sustentatione ministrantium, spiritualia, secundum ordinem Ecclesiæ, et consuetudinem approbatam, licitum est. Hæc autem consuetudo invenitur approbata ex c. 12. de Præbend. et c. Ex his 22. causa 12. q. 1. Idque currit, etiamsi Minister aliunde sit locuples ex bonis propriis, vel Ecclesiasticis, ut adhuc comm. dicunt Roncagl. et Sal. ll, cc. cum Suar. Less. Sanch. etc. ac S. Th. præcipue in Quod l. 7 a. 104 Quia, ut ait Apost. 1 Cor. 9. Nemo militat suis stipendiis. Hinc licitum est etiam de tali stipendio pacisci, dummodo non excedatur taxa, vel consuetudo, prout dicunt Ronc. ibid. cum Laym. Pal. Gutt. et Salm. n. 22. cum Suar, Tol. San. ac aliis passim. Nec obstant

414 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogio.

e. fin. de Pactis, et c. Si nos de Sim. ubi prohibetur quodvis pactum in spiritualibus; nam præfati textus vel explicandi sunt de pactis inhonestis, ut sentit Ronc. cum Gloss. in c. ult. de Pactis. Vel, ut asserit Less. l. 2. c. 35. n. 99. cum Sot. illis per contrariam consuctudinem derogatum est, proùt probat ex c. ult. de Pactis.

Quæritur VI. An pariter sit simonia celebrare Missas, administrare Sacramenta, assistere in Choro, concionari, et similia principaliter ob temporale emolumentum? Prima sententia pariter affirmat cum Viva in dict. prop. 45. n. 7, et Carden. cum aliis ap. La Croix 1. 3. p. 1. n. 60. ex S. Th. Qui Quodlib. 8. art 11. dicit, quod qui ad Ecclesiam vadit principaliter ob distributiones, peccet mortaliter ob simoniam; nisi principaliter intendat Deum, et secundariò distributiones. Hinc inferunt, ordinariè committere simoniam celebrantes in mortali.

Secunda tamen probabilior quidem sententia, quam tenent Salm. de Sim. c. 1. n. 60 Suar. de Relig. tr. 3. L 4. c. 44. n. 11. Pal. tr. 17. D. 4. n. 3. Coreglia in d. prop. 45. cum Sot. Dian. etc. item Sanch. Sylv. Con. Mald. et alii upud Croix 1. c. n. 63. dicunt simoniam tunc tantum intervenire, quando temporale accipitur pro pretio spirituali, unum cum alio æquiparando; non verò, quando accipitur tamquam stipendium ad sustentationem Ministri, qui prædicta munera exercet, quod stipendium debetur ex justitia, ut Elbel n. 621. cum Laym. et Pal. Confirmat Croix d. n. 62. rectè sic arguens: Qui dat stipendium principaliter propter Missam, quæ certè res spiritualis est, numquid dicitur simoniacus? Sic vice versa neque simoniam committit, qui dicit Missum principaliter ob stipendium. Illicitum enim non est, ut notat cum Nav. et Suar. ordinare rem spiritualem, etiam principaliter, ad finem temporalem honestum.

Nee obstat præsata prop. 46. Ly: Etiamsi temporale sit principale motivum dandi spirituale. Ibi enim, ut diximus in q. præced motivum accipitur per idem ac pretium rei spiritualis. At in casu nostro temporale

accipitur, ut stipendium non rei, sed personæ occupatæ in gratiam alterius, cui debita est sustentatio, ut supra declaratum est. Nec etiam obstat quod ait S. Th. in cit. Quodlib. 8. Nam animadvertere oportet, quod in nostro casu dupliciter possit lucrum intendi vel ut finis operis, vel ut finis operantis. Cum lucrum intenditur, ut finis operis, ità ut ipsum opus spirituale intendatur vendi, tunc certè committitur simonia; et sic intelligendus S. Doctor (ut dicunt Salm. n. 61.) dum ibi dicit Et ided Simoniam committit qui hujusmodi actum vendere intendit.... Si distributiones recepit quasi finem sui operis principaliter intentum. Secus verò dicendum, quandò lucrum intenditur ut finis operantis, scilicet ratione operationis personæ occupatæ in gratiam alterius, quià tunc lucrum accipitur pro stipendio sustentationis, et non est simonia. Hinc dicunt Salm.c. 2. n. 32. cum Sanch. licitè Œconomum accipere stipendium a Parocho ad vices suas præstandas. Dicunt etiàm n. 15. cum Suar. et Laym. quod. tametsi sit simonia dare pecuniam pauperi, ut pro te applicet orationis suæ impetrationem, aut satisfactionem, licitum tamen est dare, ut pro te oret, ad modum stipendii. Hoc verò alia ratione admittit D. Th. 4. p. D. 25. q. 3. art. 2. q. 2. dicens : Qui dat pecuniam pauperibus, ut pro eo orent. non emit orationem, sed dat ad alliciendum. Cæterùm qui sacra Ministeria peragunt principaliter ob emolumentum temporale. non facile excusari possunt à culpa veniali, cum sit quædam inordinatio dirigere spiritualia ad temporalia, ut ajunt Salm. n. 60.

Communiter autem à DD. cum S. Th. ea, quæ habent rationem pretii in simonia, tripliciter denominantur, nimirum Munus a manu, Munus ab obsequio, Munus a lingua, ex c. Sunt nonnulli 114. 1. q. 1.

De singulis hîc videndum.

I. Per Munus a manu intelligitur pecunia, et 56 quodcumque temporale, quod pretio æstimabile est. Hinc simonia est dare rem spiritualem cum pacto, ut alter remittat debitum; et etiam, ut solvat pecuniam.

416 Lib. III. Tract. I. De primo Præcepto Decalogi. aliàs debitam, quià spiritualia omninò gratis, et sinè respectu ad temporalia danda sunt. Salm. c. 1. n. 24. cum S. Th. Suar etc. Simoniacum etiàm esse pactum de præstando mutuo in futurum, ut certum est. Vid. Salm. c. 1. n. 34.

Sed quæritur 1. an sit simonia dare mutuum, ut eodem tempore benesicium, aut alia res spiritualis retribuatur, vel contrà? Videtur, quod non, pariter ac si mutues cum pacto, ut alter se obliget ad remutuandum in suturum, esset quidem usura; non verò si cum pacto, ut eodem tempore alter aliud tibi remutuet; sicuti quoad mutuum approbant Salm. de Contract. c. 3. n. 62. cum Less. Vill. Dian. etc. docet S. Th. 2. 2 quæst. 78. art. 2. ad 4. Ratio, quià nihil tunc pretio æstimabile percipitur ultra sortem. Sed in casu nostro omninò tale pactum tenendum est, ut simoniacum: Quià hîc simonia est tradere quid temporale pro spirituali. Ità Viva in d. pr. 45. n. 3. et Salm. c. 1. n. 36. communiter cum Laym. Less. Bon. Pal. Nav. Fill. etc.

Quær. 2. an inter munera a manu computetur pensio, nempè si Episcopus dans alicui beneficium, peccet cum eo conveniendo, ut pensionem afteri solvat. Respondetur affirmative, cum tale onus sit pretio æstimabile. Salm. c. 1. num. 39. cum Suar. Val. Tol. et communi. Hinc certè simonia est pacisci cum aliquo, ut, si te adjuvet ad obtinendum beneficium, illi pensionem solvas. Vid Salm. ibid.

Quær. 3. an sit simonia dare aliquid temporale sub conditione, ut alter præstet rem spiritualem in commodum tamen suiipsius, nempè, si promittas dotem puellæ, si ingrediatur in Monasterium: munera adolescenti, si frequentet Sacramenta? Respondetur negativè, quià hæc est simplex donatio, licet sub conditione, quæ tamen non addit onus. Salm. c. 1. n. 49. cum Suar. Less. Pal. etc. Secus si imponeretur obligatio simpliciter, v. gr. ingrediendi Religionem etc. ut docet S. Th. 2. 2. q. 10. Tr. 2. ad 4. Vel si conditio esset de præstando aliquid in utilitatem

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 417 dantis, puta, si ingressus illius in Religionem cederet in dantis commodum; tunc enim esset quædam commutatio temporalis cum spirituali. Ità Salm. ibid.

n. 41. cum Laym. Pal. et Suar. Vide dicendum n. 91. Ouær. 4. an sit simonia dare beneficium cum pacto,

at alter subeat aliquod onus etiàm spirituale? Respondetur, quod si beneficio de jure, vel ex illius institutione insit onus, v. gr. docendi, canendi etc. Vel si ab Episcopo cum Capitulo imponatur beneficio vacanti onus aliquod honestum v. g. infirmis assistendi etc. certè non est simonia, ut Salm. d. c. 1. n. 42. et 43. ex communi cum S. Th. ex c. Significatum de Præb. Dubium est, an a resignante, vel præsentante ad beneficium possit beneficiario imponi aliquod onus spirituale? Affirmant aliqui ap. Sanch. Cons. tom. 1.1c. 3. Dub. 15. n. 6. Sed dicendum est, quod, licet in aliis rebus spiritualibus possit dari commutatio, v. gr. applico pro te Missam, ut manè applices pro me : in beneficiis tamen quodcumque pactum est simoniacum, ex c. Quam pio 1.q. 2. Ità Sanch. cit. loc. et Salm. £. 1. n. 44. cum. Suar. Bon. etc.

II. Sequitur Munus ab obsequio, per quod intelligitur omne quod ad servitutem pertinet, ut est famulari, docere, etc. ad finem obtinendi aliquid spirituale.
Hinc certè est simonia, conferre beneficium famulo,
ut gratis inserviat, vel ut compensetur ei famulatus
præstitus. Et sic contrà, si famulus inserviat, ut loco
salarii beneficium consequatur. Salm. c. 1. n. 25. et
50. cum Laym. Less. Suar. et cammuni. Hinc rectè
inferunt Salm. in d. n. 20. cum Torre, sine dubio simoniacos esse Episcopos, qui volunt famulos sibi inservire solà, vel ferè solà spe beneficii. Advertunt tamen,
in omnibus prædictis casibus non incurri pœnas, nec
obligationem restitutionis, nisi pactum expressum
intercedat ex cap. Mandatum, de Sim. uti infra de

pœnis n. 106.

Utrum autem sit simoniacus famulus, qui gratis inservit Episcopo, cum spe tamen beneficii, sed sinè 62 allo tacito quidem pacto? Negant Laym. Suar. Less.

Tom. I. 53

4.8 Lib. HI. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Sanch. etc. ap. Croix. n. 9. Imò Sanch. ibid. contri Carden. et Pith. dicit non esse simoniam, licet principaliter ob beneficium famuletur, sed hoc nullo modo admittendum juxta dicta n. 51. et 52.

III. Sequitur Munus a lingua, per quod intelliguntur laudes, favores, intercessiones, preces et similia, que pretio sunt estimabilia. Vid. Salm. c. 1. n. 25. Hinc est simonia, si Episcopus det alicui beneficium, ut illum laudet, ei faveat etc. Vel si dicas: Non conferam tibi beneficium, nisi talis persona me roget, Salm c. 1. n. 31. cum Less. Laym. Bon. Suar. et communi.

61 Ouæritur hîc 1. an sit simonia, si des pecuniam Mediatori, ut tibi obtineat beneficium, vel Ordinationem? Dicendum est, quod si des non pro mediatione, sed pro labore suscipiendo, vel pro damne subeundo, aut lucro amittendo ab eo, et pecunia sit utique cum illis proportionata, non est simonia. Ità Less. l. 2. c. 35. n. 46. Croix n. 91. Salm. cap. 1. n. 50. cum Sanch. Suar. Pal. etc. Idem ibi dicunt Sanch. Pal, cum Suar. Mendo etc. apud Croix n. 93. si des pecuniam famulo Episcopi, ut facilem tribuat aditum; vel si des ei gratis, ut factus benevolus obstacula removeat : sed hoc ultimum est valde periculosum. Pariter probabiliter dicit Croix. n. 54. contrà Pal. non esse simoniam, dare pecuniam alicui, ut tibi notitiam tribuat de beneficiis vacantibus; quià hæc valde remotè se habent ad consecutionem rei spiritualis.

Nec etiam esse simoniam (licet sit periculosum) dicunt Salm. n. 51. cum Bon. Pal. Az. Sanch. Fill. etc. si des alicui pecuniam, ut tua merita simpliciter Episcopo proponat, quià ad simoniam requiritur, ut obtentio rei spiritualis sit immediatus finis præstationis pecuniæ; non autem sufficit, quod sit quid consequens ex alio immediato, nullam habens connexionem cum illo, ut dicunt Salm. ibid. cum Suar. Navarr. Garcia. Sed valde timendum est, ne alter relinquat officium

informantis, et officium sumat intercedentis.

E contrario dicendum est veram esse simoniam (etiam de jure Divino, ut tenet Salm. dict. c. 1. n. 53.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 419 cam Suar. Bon. Fill. Sot. contrà Sauch. et Nav.), si des pecuniam mediatori, non gratis ad concidiandam illius amicitiam, qua motus te adjuvet; sed cum pacto, ut intercedat ad rem spiritualem obtinendam, extrav. 2. de Sim. ubi: Simoniam committi, cum perumia datur pro colletione. . . . favore, seu mediatione. Vid. Salm. d. c. 1. n. 52. et 53. Et oppositum puto improbabile, quidquid dicat Elbel n. 607. cum aliis. Nam, licet detur temporale immediatè pro alia remerè temporali, prout est illa intercessio; Verumtamen sic per pecuniam parares tibi viam ad rem spiritualem obtinendam, ut in simili casu ait S. Th. 2. 2. quest. 100. art. 2. ad. 5. et in nostro particulari Croix l. 3. q. 1. n. 90. ac Fill. Anacl. etc. apud Elbel n. 608.

Quæritur 2. an sit simonia dare pecuniam Intercessori mediato, scilicet ut ipse intercedat apud alterum
qui tibi obtineat beneficium a collatore. Sanch. Cons.
Tom. 1. 1. 2. c. 3. D. 26. n. 7. Vasq. et alii putant probabile, non esse simoniam (licet oppositum censeant
probabiliùs). Ratio, quia datur tunc pecunia pro re
temporali, qua non proximè, seu immediatè, sed
remotè paratur via ad beneficium: Diana tamen p.
10. Tr. 4. Res. 151. et Croix 1. 3. p. 1. n. 90. meliùs
dicunt contrariam esse sequendam; et an prima sit
probabilis, Diana dubitat, cum se remittat judicio
Sapientum. Et meritò dubitat, secundùm mox suprà
dicta.

Quæritur. 3. an sit simonia, si promittas pecuniam 66 alteri ad erogandam illam in eleemosynam alicui Monasterio, vel pauperibus, si ille obtineat tibi beneficium? Negant Salm. d. c. 1. n. 54. cum Dian. Soria : et Rocafull. Intellige, si pecunia datur omninò gratis, et in eleemosynam, quæ jam constituit titulum honestum excusantem a simonia, sicut excusat titulus sustentationis etc, ut suprà.

» Resp. 2. Simonia est triplex. Prima dicitur & Mentalis, cum exteriùs vel nihil datur temporale

• (et dicitur Pure Mentalis), vel cum aliquid datur

• (et dicitur Mixte mentalis) cum intentione obli-

420 Lib III. Tract. I. De Primo Præcepto Décalogi.

» gandi ad reddendum spirituale, sinè ullo pacte
» externo. Setunda dicitur Conventionalis, quæ ad
» ipsum pactum exteriùs procedit sinè reali executione, diciturque Pura, si sistat in mutua conven» tione; Mixta autem, si de reali, et conventionali
» aliquid participet, ut v. gr. si ex altera tantùm
» parte realiter compleatur, atque hùc reducitur Si» monia Confidentiæ, cum quis alteri dat beneficium,
ut illud sibi, vel alteri resignet, vel cum onere
» dandi certam partem fructuum. Tertia dicitur
» Realis, quæ scilicet utrimque realiter completur.
» Vid Less. l. c. d. 6.

» 2. Simonia dividitur in eam, quæ est juris Divini, » estque prohibita propter malitiam suam; v. gr. » Hostiam consecratam vendere: et eam, quæ est » juris humani, estque mala tantum propter prohibi-tionem, et sic ab Ecclesia prohibetur 1. Venditio » beneficiorum, secundum id, quod in ipsis tempo-» rale est, scilicet quoad jus præcisum percipiendi » fructus 2. Venditio officiorum extrinsecè tantum » ordinatorum ad res sacras, v. gr. Sacristæ, Œco-» nomi, Advocati Ecclesiæ, \* (Scilicet qui spécialiter » constituitur Advocatus ab Ecclesia. Adde Vicedomi-» ni, et Castaldi, seu Majordomi, ex c. si quis 1. et » c. Salvator q. 1. Vide Salm. c. 1. n. 13.) \* Thesau-» rarii. 3. Obligatio pecuniæ alicui facta, ut suadeat » alteri, ut det beneficium. 4. Pactio de resignando » beneficio, vel solvenda pensione, si alter benefi-» cium tibi impetret. 5. Permutatio, et resignatio be-» neficiorum; item reservatio pensionis ex beneficio » resignato, et in casu permutationis beneficiorum » æquatio fructuum, etc. si absque Superioris auc-» toritate fiant : quæ si accedat, licita erunt. 6. Ac-» ceptio muneris, etiàm sponte oblati, pro examine » ad Parochiam, ex Trid. sess. 24. c. 18. pro colla-» tione Ordinum, pro tonsura, litteris dimissoriis, » ex Trid. sess. 21. c. 10. Excipitur tamen decima pars aurei pro Notario, si salarium non habeat, et » consuetudo permittat. 7. Exactio pecuniæ pro edCap. I. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 421

missione ad Religionem, non pro statu tantum (is enim spiritualis est, ideoque jure divino invendi-

» bilis ) sed etiam' pro onere sustentationis : nisi Mo-

» nasterii tenuitas, vel consuetudo contraria excusent.

Vide Laym. c. ult. Bonac. d. 1. q. 1. et 2. Less.

» Azor. 3. pl. 12. c. 14.

Quæritur, an possit dari simonia de jure humano, 69 quin sit simonia de jure Divino? Negat Gonet in Diss. de Prob. n. 141. quia homines ait minimè possunt rerum naturam immutare, ut sit simonia, quod simonia non est. Communis tamen est sententia opposita ap. Salm. et Croix l. 3. p. 1. n. 57. cum Suar. et Carden. qui probant rectè posse Ecclesiam efficere, ut materia alicujus sui præcepti sit materia alicujus virtutis, sicut hîc Religionis. Vide Croix l. c.

Sed pro majori intelligentia singula discutere sata-

gimus in sequentibus quæstionibus.

Quæstio I quonam jure simonia sit vendere beneficia. Esse simoniam tantùm de jure Ecclesiastico tenent Nav. Man. c. 23. n. 108. Less. c. 55. n. 19. cum Adrian. Item Garcia Less. Panorm. etc. cum Decio, qui dicit esse communem sententiam Canonistarum ap. Salm. c. 2. n. 57. et Bon. putat probabilem. Ratio, quià in beneficiis duo dicunt esse jura, unum ad exercendas spirituales functiones Ordinis, vel jurisdictionis; et hoc est certè invendibile jure Divino. Alterum ad reditus temporales, quod mentaliter separari potest, sicut in calice separatur valor argenti, et consecrationis; et ideò tale jus est invendibile tantùm jure Positivo.

Probabiliùs tamen Cajet. tom. 2. Opusc. tr. 9. q. 1. 7. Sotus de Just. 1. 9. qu. 7, art. 1. Sanch. Consil. 1. 2. c. 3. dub. 24. n. 1. Palaus D. 7. p. 13. n. 3. Azor. p. 3. 1. 12. c. 11. q. 3. Laym. 1. 4. tr. 10. c. 8. n. 44. et Salm. 1. c. cum Val.. Vict. Led. Bon. Con. etc. dicunt esse simoniam de jure Divino ex D. Th. 2. 2. q. 100. art. 5. qui docet, aliud esse temporale in calice, quod est antecedenter annexum ad spirituale: aliud, quod subsequenter, ut in beneficiis, in quibus jus ad redi-

Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. tus subsequenter, et ità annexum est cum jure ad Of ficia Ecclesiastica, ut nullo modo separari possit. cum jus temporale essentialiter detur propter Officium spirituale: Ità ut si consideretur jus ad reditus separatum a jure ad Officia sacra, jam amplius dici non possit jus beneficiale, nec beneficium, ut colligitur ex c. Si quis 1. q. 3. et ex c. Et diligenti de Simon. Hinc inferunt Salm. d. n. 50. nullam esse dispensationem in venditione beneficii, licet a Pontifice obtineatur. Notant tamen n. 63. quod Papa bene separare possit jus reditûs a jure ad Sacra; et ità concedere possit, ut vendantur reditus tamquam merè temporales, vel ut aliqua super beneficium pensio imponatur separando tunc partem fructuum illius, et alicui tradendo, et confirmant c. 3. n. 30. Et item docent Less. l. 2. c. 35. n. 19. et Croix l. 3. p. 1. n. 123.

Nota hîc obiter, beneficiariis concessum esse locare fructus beneficii usque ad triennium, sed non ultra. Locare autem Decimas esset simonia Vide Croix n. 124. et 225. Sicut etiam esset simonia elocare rem spiritualem, puta calicem; licet compensandum sit detrimen-

tum temporale Croix n. 156.

Quæstio II. an sit simonia vendere Juspatronatûs?
Loquimur non de Jurepatronatûs Civîli, sed Ecclesiastico, quod ab Ecclesia conceditur iis, qui ad Templa construenda, vel dotanda concurrunt, Hoc jus quoad honores, et subventiones, quæ Patronis debentur, benè vendi potest: quià quoad illa non dicitur spi-

rituale, ut Salm. c. 2. n. 75.

Dubium est, an vendi possit jus præsentandi ad beneficium? Respondetur, quod, si tale jus est affixum rei, vendita re jus transferatur simul cum re in emptorem, ut S. Th. 2. 2. quæst. 100. art. 4. ad. 3. Sicut etiam transferri potest donatione, aut titulo hæreditario. Vide Salm. ibid. n. 76. Extra hos casus vendi nequit tale jus sinè simonia de jure Positivo, ex c. De jure et c. Præterea extra. De Jurepatr. Hinc est simonia, si patronus vendat pluris rem ratione talis juris, vel imponat præsentato, v. gr. ut suis expensis liti-

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 428

get, et probet jus ad illum Patronum spectare. Secus verò dicunt Salmant ibid. n. 77. in fine, quando, vertente litigio circà Juspatronatûs, apponitur conditio, ut, si intra tot menses præsentatûs præsentationem suam non fuerit prosecutus, Patronus possit alium præsentare; quia tunc ille remanet in sua libertate, nec obligatur ad probandum jus Patroni pro illo, sed pro se, si voluerit consequi heneficium. Ità Salm ibid. n. 77. At in hoc magnum censeo esse periculum, quod virtualiter vendatur talis præsentatio pro expensis, quæ de jure a Patrono fieri debebant.

An autem venditio talis Juris patronatûs sit vetita etiàm jure Divino? Affirmant Less. Pal. Laym. etc. apud Salm. d.c. 3. n. 78. Quià jus tale est quid spirituale, cum procedat a potestate jurisdictionis Ecclesiasticæ. Negant verò Sanch. Sot. Sil Nav. Torre, Dec. et alii, quorum sententiam dicunt Salm. ibid. n. 79. et 80. non esse minùs probabilem. Ratio, quià potiùs tale jus est quid temporale, cum sit temporalis favor concessus ab Ecclesia, quatenus ipsa exercet potestatem non jam jurisdictionis, sed politicam (eminenter in illa contentam), ad quam spectat favores temporales distribuere,

Notandum hîc, quod vendere jus Sepulture in loco sacro ob digniorem locum, probabiliter non sit simonia, ut ait *Croix l. 3. p. 1. n. 185. cum Barb. Burg. et Caram.* contra *Suar. etc.* 

Quæstio III. an possint permutari beneficia? Certum est, quod in aliis rebus spiritualibus præter beneficia, licita sit permutatio, quando res sunt merè spirituales, v. gr. Ego dico Missam pro te, ut pro me dicas tot Rosaria etc. Quando verò coalescunt ex spirituali, et temporali, tunc distinguendum; nam si res temporales sint antecedenter annexæ rebus spiritualibus: ut argentum Calicibus, arculæ Reliquiis, ipsæ benè permutari, aut vendi possunt; modò ratio habeatur solius valoris rei temporalis. Ità S. Th. 2. 2. quæst. 100. art. 4. Salm. c. 3. n. 18. Elbel de Sim. n. 600. cum. Suar. et communi. Secus verò dicendum, si res temporales consequenter annectantur, ut fructus beneficiis in

422 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. tus subsequenter, et ità annexum est cum jure ad Of ficia Ecclesiastica, ut nullo modo separari possit, cum jus temporale essentialiter detur propter Officium spirituale: Ità ut si consideretur jus ad reditus separatum a jure ad Officia sacra, jam amplius dici non possit jus beneficiale, nec beneficium, ut colligitur ex c. Si quis 1. q. 3. èt ex c. Et diligenti-de Simon. Hinc inferunt Salm. d. n. 59. nullam esse dispensationem in venditione beneficii, licet a Pontifice obtineatur. Notant tamen n. 63. quod Papa bene separare possit jus reditûs a jure ad Sacra; et ità concedere possit, ut vendantur reditus tamquam merè temporales, vel ut aliqua super beneficium pensio imponatur separando tunc partem fructuum illius, et alicui tradendo, et confirmant c. 3. n. 30. Et item docent Less. l. 2. c. 35. n. 10. et Croix l. 3. p. 1. n. 123.

Nota hîc obiter, beneficiariis concessum esse locare fructus beneficii usque ad triennium, sed non ultra. Locare autem Decimas esset simonia Vide Croix n. 124. et 225. Sicut etiam esset simonia elocare rem spiritualem, puta calicem; licet compensandum sit detrimen-

tum temporale Croix n. 156.

Quæstio II. an sit simonia vendere Juspatronatûs?
Loquimur non de Jurepatronatûs Civili, sed Ecclesiastico, quód ab Ecclesia conceditur iis, qui ad Templa construenda, vel dotanda concurrunt, Hoc jus quoad honores, et subventiones, quæ Patronis debentur, benè vendi potest: quià quoad illa non dicitur spi-

rituale, ut Salm. c. 2. n. 75.

Dubium est, an vendi possit jus præsentandi ad beneficium? Respondetur, quod, si tale jus est affixum rei, vendita re jus transferatur simul cum re in emptorem, ut S. Th. 2. 2. quæst. 100. art. 4. ad. 3. Sicut etiam transferri potest donatione, aut titulo hæreditario. Vide Salm. ibid. n. 76. Extra hos casus vendi nequit tale jus sinè simonia de jure Positivo, ex c. De jure et c. Præterea extra. De Jurepatr. Hinc est simonia, si patronus vendat pluris rem ratione talis juris, vel imponat præsentato, v. gr. ut suis expensis liti-

Gap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 428
get, et probet jus ad illum Patronum spectare. Secus
verò dicunt Salmant ibid. n. 77. in fine, quando, vertente litigio circà Juspatronatûs, apponitur conditio,
ut, si intra tot menses præsentatûs præsentationem
suam non fuerit prosecutus, Patronus possit alium
præsentare; quia tunc ille remanet in sua libertate,
nec obligatur ad probandum jus Patroni pro illo, sed
pro se, si voluerit consequi heneficium. Ità Salm ibid.
n. 77. At in hoc magnum censeo esse periculum,
quod virtualiter vendatur talis præsentatio pro expen-

sis, quæ de jure a Patrono fieri debebant.

An autem venditio talis Juris patronatûs sit vetita etiam jure Divino? Affirmant Less. Pal. Laym. etc. apud Salm. d.c. 3. n. 78. Quià jus tale est quid spirituale, cum procedat a potestate jurisdictionis Ecclesiasticæ. Negant verò Sanch. Sot. Sil Nav. Torre, Dec. et alii, quorum sententiam dicunt Salm. ibid. n. 79. et 80. non esse minùs probabilem. Ratio, quià potiùs tale jus est quid temporale, cum sit temporalis favor concessus ab Ecclesia, quatenus ipsa exercet potestatem non jam jurisdictionis, sed politicam (eminenter in illa contentam), ad quam spectat favores temporales distribuere,

Notandum hîc, quod vendere jus Sepulturæ in loco sacro ob digniorem locum, probabiliter non sit simonia, ut ait *Croix l. 3. p. 1. n.* 185. cum Barb. Burg.

et Caram. contra Suar. etc.

Quæstio III. an possint permutari beneficia? Certum est, quod in aliis rebus spiritualibus præter beneficia, licita sit permutatio, quando res sunt merè spirituales, v. gr. Ego dico Missam pro te, ut pro me dicas tot Rosaria etc. Quando verò coalescunt ex spirituali, et temporali, tunc distinguendum; nam si res temporales sint antecedenter annexæ rebus spiritualibus: ut argentum Calicibus, arculæ Reliquiis, ipsæ benè permutari, aut vendi possunt; modò ratio habeatur solius valoris rei temporalis. Ità S. Th. 2. 2. quæst. 100. art. 4. Salm. c. 3. n. 18. Elbel de Sim. n. 600. cum. Suar. et communi. Secus verò dicendum, si res temporales consequenter annectantur, ut fructus beneficiis in

424 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. quibus quæcumque permutatio est simoniaca sinè auctoritate Superioris, non jam ex jure Divino, sed ex jure Positivo, ex c. Quæsitum de Rer. permut. Hinc Episcopi possunt concedere permutationes beneficio-

rum existentium in Dioccesibus, ut S. Th. 2. 2. q. 100. art. 1. ad. 1 ex c. Universorum. De Rer. permut. Modò beneficia non pertineant ad Pontificem ut in Extravag. Dudum. Ben. II Et idem possunt Abbates facultatem Episcoporum habentes. Salm. ex. n. 21 cum Suar. Bonac. etc. Hoc tamen non currit, si quis ad benefi-

cium sit tantum electus; vel si lis vertatur su per beneficio. Vid. Salm. ibid. n. 26.

Licitum est autem volentibus permutare beneficia antecedenter pasto convenire, et etiam se obligare ad pænam solvendam a retrocedente. ut Less. l. 2. c. 35. n. 104. in fine. Dependenter tamen a consensu Prælati, quià tunc obligatio non est nisi conditionata. Salm. dict. c. 3. num. 27. cum Sanck. Pal. Val. Suar. Less. Laym. etc. ex c. Inter cæt. de Præb.

Sed quæritur, an, permutatione postea effectum non habente, possint proprià auctoritate redire ad sua beneficia? Negant Salm. c. 3. n. 18. cum Panormit. et Gomez, qui pro hac sententia affert plures Decisiones Rotæ; quià renuncians amittit titulum, ac possessionem beneficii; undè ad redeundum eget novà collatione; meritò dicunt tamen contrariam etiàm esse probabilem, quam tenent S. Anton. et Sylv. Ratio, quià renunciatio illa est conditionata, si Prælatus consentiet: undè, non accedente postea Prælati consensu, omnino invalida est.

73: Qæstio IV. an possit beneficium cum pensione

permutari?

Prænotandum, quod eo casu ad acquirendam pensionem quatuor requirantur ex Less. 1. 2. c. 34. Dub. 38. nempè 1. Ut obtinens sit capax, scilicet legitimus, non excommunicatus, et saltem tonsuratus. 2. Ut adsit justa causa, v. gr. ad alendum pauperem, ob bonum Ecclesiæ, adæqualitatem compensandam; alias obtinens non erit tutus in conscientia, etiamsi Papa Cap. H. De Irreligiositate. Dub. III. Art. 1.

dispensaverit, ut Less. ibid. nu. 204. cum Tolet. et comm. Utrum autem requiratur etiam consensus Patrum? Negat Less. cum aliis, nisi beneficium resignetur, quo casu debet fieri mentio Patronatûs. 3. Requiritur, ut pensio sit moderata, ità ut juxta usum non excedat tertiam partem redituum beneficii. 4. Ut interveniat legitima auctoritas, quæ certò est in Pontifice.

His positis, dubitatur. 1. utrum Episcopi possint 76 constituere pensiones in beneficiis? Affirmant ap. Less. d. c. 34. n. 205. Gigas cum Felin. Imola, Decio, etc. si adsit justa causa, nempè ad alendum Parochum senem, et ineptum, ad finiendam litem super beneficio, etc. ut habetur ex c. Nisi esset 21. de Præb. et c. Audivimus. 3. de Collusione. Item ad compensandam æqualitatem in permutatione heneficiorum, ex c. Ad quæstiones, de Rer. permutatione. Alii tamen cum Less. ibid. et Salm. c. 3. n. 31. dicunt solum Pontificem posse constituere pensiones, quia talis est Curiæ stylus, qui facit jus Vide n. 81. vers. II. Absolute.

Sed notandum hîc 1. quod pensionarii ex Bulla Pii V. teneantur recitare Officium B. Mariæ Virginis, aliàs non faciunt fructus suos; Vid. Less. d. c. 34. n. 208. Hoc tamen intelligitur, si pensio sit Clericalis, ita ut requirat primam tonsuram; non verò si sit, merè laicalis, ita ut ejus fructus Pensionarius non exigat ut Clericus, sed ut Laicus, prout tenent Salm. de Benef. n. 64. cum Azor. Nav. et Pal. Item intelligitur, si Pensionarius non sit Clericus in Majoribus, vel Religiosus; nam si recitet Officium majus, vel alias preces a sua Religione præceptas, ad parvum non tenetur. Ita communiter Salm. ibid. cum Azor. Led. Pal. Bon etc.

Notandum 2. quod, cum quis resignat beneficium cum pensione in favorem tertii, non possit exigere hypothecam, vel fidei jussionem, aut anticipatam solutionem a pensionario, nisi hæc simul a Papa admittantur; quià jura prohibent circa beneficia omnia pacta, que de jure in eis non insunt. Undè censet Less. ib. n. 95. in tali casu non esse obligationem solutionem, et beneficium vacare.

pensionem, et henencium vacare. Tom. I.

54

426 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Dubitatur 2. quomodo possit beneficium permutari cum pensione, et cujusnam auctoritate? Distinguendum, si pensio est spiritualis, potest fieri permutatio, sed auctoritate Pontificis, non Episcopi : nisi pensio illa spiritualis sit insuper erecta in titulum beneficii. uti sunt præstimonia, quæ tunc sunt vera beneficia, et Episcopus rectè potest concedere permutationes beneficiorum, ut Salm. c. 3. n. 20. et uti diximus supra quæst. præced. Si autem pensio est merè temporalis, neque auctoritate Pontificia potest fieri talis permutatio, cum sit simonia contrà jus Divinum, ut Salm. c. 3. n. 20. cum Suar. Bon. Tor. Vill. etc. Pontifex tamen, ut supremus Dispensator, præscindendo a permutatione, sicut potest beneficio plures fructus addere, sic potest ab illo partem fructuum detrahere, et alteri dare, ut docet, Less. d. c. 35, n. 89. et 91. ubi hoc dicit, esse certum, cum communi DD. Et consentiunt Salm. cum cit. AA. n. 30. ut dictum est in Q. I. n. 70.

Sed magna quæstio est, quando beneficia permutanda inæqualia sunt, an liceat inæqualitatem compensare per aliquam pensionem, seu pecuniam auctoritate Pontificis? Affirmat probabiliter prima sententia quam tenet Less. d. c. 35 art. 101. cum Cajet Sot. Sylv. Angel. etc. Ratio, quia tunc nudi tituli beneficiorum simpliciter commutantur, et separantur a proven-'tuum juribus, quæ temporalia sunt, et per alium contractum compensatur excessus, ut loquitur Less. c. 35. n. 102. vers 3. et probat ex cap. ad quæs. 6. de Rer. permut. ubi Clemens VIII. approbat permutationem duarum Ecclesiarum Parochialium, compensato per pecuniam excessu ditioris. Negat vero secunda sententia probabiliùs, quam tenent Anacl. de Benefi. tr. 11. D. 2. qu. 5. n. 50. cum Laym. Covarr. Vasq. et Salm. c. 3. n. 34. cum Nav. Sanch. Fill. Suar. Bon. Quia esset simonia contra jus Divinum, dum emeretur spirituale pro temporali; ille enim excessus consequenter est annexus titulo spirituali beneficii. Cæterum dicunt Salm. nu. 35. posse Pontificem approbare contractum, non per modum permutationis, sed separando a beCap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 427 neficio pinguiori partem fructuum, et alteri dando,

ut mox supra diximus.

Certum est autem esse simoniam, compensare pecunia excessum, qui sit in re spirituali, puta ob majorem dignitatem, jurisdictionem. Contrà verò non est simonia commutare beneficium pinguius cum alio digniore, modò nullus habeatur respectus ad compensandum excessum redituum cum excessu dignitatis V. Salm. n. 32.

Quæst. V. est, quomodo in beneficiis liceat facere 77 transactionem?

In aliis materiis spiritualibus certum est, quod liceat transactionem facere etiam auctoritate propriâ, Salm. c. 3. n. 42. Sicuti licet rem spiritualem cum alia permutare, uti diximus supra qu. 3. Sed in beneficiis requiritur saltem auctoritas Episcopi, etsi transigatur spirituale pro merè alio spirituali, ex cap. Super eo etc. Statuimus de Trans. ut Salm. d. nu. 43. cum Suar. Pal. etc. Advertendum tamen, hoc non tollere, quod partes possint acquirere, sua jura cedendo, vel se remittendo Arbitris, qui saltem sint Clerici; Modò nulla fiat divisio jurium, aut redituum, et nullum cedenti onus imponatur, ex d. cap. Super eo Salm. ibid. n. 40. et 48 cum Laym. Bon. Fill. Pal. Suar. Simonia autem est, litem componere interventu sortium sinè consensu Superioris, cum omnis pactio sit illicita in beneficiis, Croix l. 5. n. 5058. cum. Suar. etc.

Sed dubitatur 1. an licitè Episcopus possit litem 78 componere cum aliquo onere, ita ut obtinens beneficium solvat aliquid cedenti? De se non videtur lice; re, cum commutetur spirituale pro temporali; sed ob aliquas causas cohonestari potest: 1. ob bonum pacis, quæ conducit etiàm ad bonum spirituale, ex c. Nisi de Præb. 2. ob æquitatem, ne cedens remaneat sinè alimentis, quibus eget. 3. ob laborem, et expensas, quas cedens sit passus, et alter passurus foret, si ille non cederet. Salm. c. 3. n. 44. Pal. Bon. etc. Quinimmo Laym. l. 4. Tr. 10. c. 8. p. 5. n. 58. cum Suar. et Abb. et Salm. c. 3. n. 48. cum Pal. Fill. Bonac. docent da-

428 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. tum esse etiàm Arbitris ( qui tamen sint Clerici ) componere lites cum tali onere, modò non sit annua pensio, et modò non removeatur beneficium a possessore; et constat posse fieri ex cup. de cætero, de Transact.

Dubitatur 2. an Episcopus ob bonum pacis in tali commutatione possit imponere super beneficio pensionem solvendam cedenti, ejus vità durante? Negant Salm. c. 3. n. 46. cum Azor. Bon. etc. Et sic pluries decisum in Rota testatur Boz. Quià de Curiæ stylo dicunt hujusmodi transactiones non admitti. Contrarium tamen tenent Laym. l. c. d. n. 58. cum Abb. et Pal. Suar. Torr. Pard. Meno ap. Salm. d. n. 46. quam ipsi satis probabilem vocant. Ratio, quia, etsi (ut ajunt Salm. n. 45.) solus Papa possit imponere perpetuas pensiones beneficiariis, ut supra diximus; in transactionibus tamen ex communi DD. dicunt, jura, et usum jam introduxisse, quod Episcopi ob bonum pacis possint pensiones imponere, non utique beneficiariis, sed super eisdem beneficiis pro vita pensionariorum. Et hoc constare ait Laym. ib. ex cap. Nisi essent de Prab. Et idem posse ait Laym ibid. Judices Ecclesiasticos.

50 Dubitatur 3. an possit admitti ab Episcopo talis transactio cum pensione super beneficio, si partes priùs de illa convenerint, sed dependenter ab Episcopi consensu? Negant Laym. et Reg. Sed probabiliùs affirmant Salm. n. 47. cum Bon. et Torre.

Quæstio VI. quomodo Renuntiationes beneficiorum

fieri possint?

Renuntiatio beneficii facienda est in manu Prælati illius, qui illud conferre potest; Itemque debet ab eo acceparti, ex cap. Admonet. de Renuntiat. Aliàs nulla est, et beneficium non vacat, ut Salm. cap. 3. n. 49. eum Garcia, et Covarr. Hoe tamen non currit in beneficiis litigiosis, vel in electionibus ad ea quæ validè renuntiantur proprià auctoritate, ex c. 2. de in Integrum restit, et c. Sanè de Renuntiat.

Pluribus autem modis renuntiatio beneficii fieri

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 429 potest. I. Purè, et absolutè, et in illa nulla intervenit

suspicio simoniæ.

II. Absolute sed non pure, si fiat sine designatione personæ, sed cum onere pensionis: circa quam, si pensio est temporalis, diximus supra n, 75. esse jam nullam renunciationem hujusmodi factam in manu Episcopi. Sed dubium est, An valeat renuntiatio cum onere pensionis spiritualis? Est duplex sententia utraque probabilis, nt ait Palaus D. 3. p: 17. n. 13. Prima affirmat cum Malder. Gigas. Felin. Imola, Nav. Rebuff. etc. apud Salm. cap. 3. n. 59. Quià valde probabile est, posse ex justa causa imponi talem pensionem ab Episcopis in beneficiis. Negant tamen Salm. dict. n. 59. cum Azor. Bon. etc. excepto casu gravissimæ necessitatis, quià dicunt, quod ex Const. 5. Pii. V. Intolerabilis, fuit adempta talis facultas Episcopis. Idem tenet Less. p. n. 74.

III. Renuntiatio fieri potest purè, sed non absolutè, nempè si sit in favorem certæ personæ sine onere: Et hæc non jam prohibetur jure Divino, si finis adsit honestus, sed jure Ecclesiastico, nisi fiat in manu Pontificis, Est communis. Vid. Sanch. cap. 3. n. 52.

Sed quæritur, an sit simoniaca talis renuntiatio in 82 favorem tertii facta in manu Episcopi? Bene distinguunt Salm. n. 53. cum Sanch. Bon. Sot. Torre, etc. si pactum præcedat cum Episcopo, ut, factà resignatione, beneficium tertio conferatur, certè esset simonia; Secùs verò, si non adsit pactum, quià tunc remanens Episcopus in sua libertate, si postea illi conferret, liberè ageret. Peccaret tamen renuncians tali modo contrà Religionem, et ob id posset ab Episcopo privari beneficio, ut dicunt Salm. d. c. 3. n. 54. cum Less. Suar. etc.

Notandum autem, quod valde probabile sit non 83 esse illicitum, si resignans etiam in eadem renunciatione declaret Episcopo suum desiderium, quod beneficium conferatur certæ personæ: modò absit pactum, ut conditio rigorosa suspendens (sicut intelligendus est Motus proprius S, Pii V. an. 1508. ut di-

436 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogica cunt Salm. c. 3. n. 56.) Ratio, quià revera tunc renunciatio fit simpliciter, et Episcopus liber est ad conferendum beneficium cui vult. Ità Salm. ibid. n. 55. cum Nav. Azor. Pal. Sanch. Torre, et Garcia.

Sed dubium est, an, facta resignatione cum conditione in favorem tertii in manu Episcopi, possit hic admittere resignationem, conditione rejecta? Affirmant Sanch. cum Soto, S. Anton. et Sylv. ap. Less. lib. a. cap. 35. n. 95. et Covarr. Arag. et Villal. apud Salm. cap. 3. n. 57. Quia talis conditio, tamquam turpis, habetur ut non adjecta. Negat verò Less. dict lib. et Salm. dict. n. 37. cum Suar. Pal. etc. quià dicunt non posse resignationem pro una parte admitti, et pro alia rejici. Utraque est satis probabilis, ut dicit Torre apud Salm. ibid.

Quæstio VII. quandonam resignatio beneficiorum confidentialis sit simoniaca?

Sciendum, quod ex Constitutionibus Pii IV. et S. Pii V. in 7. Decretal. cap. 9. et cap. 10. de Benef. collat. juxta Trident. sess. 24. cap. 9. et 19. prohibeantur omnes resignationes confidentiales factæ cum accessu. regressu, vel ingressu ad beneficium, vel cum confidentia recipiendi fructus ex beneficio resignato; nam si confidentia esset de alia re temporali, præter fructus beneficii, esset quidem simonia, sed non confidentialis, ut bene notat Croix lib. 3. part. 1. n. 68. cum Suar. Laym. etc. Per accessum dicitur, si resignes beneficium alicui cum confidentia, ut ipse postea renunciet, et illud alteri conferatur. Per regressum, si resignes beneficium, servato jure regrediendi ad illud in aliquo casu. Per ingressum, si resignes beneficium tibi collatum, antequam illud possideas, servato jure possessionem ingrediendi, v.gr. si aliquis moriatur etc.

Si quis autem resignat beneficium alteri sinè pacto, sed cum spe, ut ille ex sola gratitudine iterum resignet in tuum favorem, vel solvat aliquid ex beneficii fructibus, certum est non esse simoniam de jure divino, nec Canonico antiquo, licet sit valde periculosum, et ut plurimum simonia, ut Salm. c. 3. n. 65.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 431

Sed quæritur hîc 1. an jure novo dd. Constit. 25. Pii IV. et S. Pii V. reprobetur talis resignatio cum spe sinè pacto? Duplex est sententia satis probabilis, ut dicunt Salm. ibid. n. 66. Prima affirmat cum Pal. Suar. Bon. etc. et probant ex verbis Bulla S. Pü V. ubi dicitur: Si quid .... etiam simplicis donationis titulo perceperit. Secunda tamen sententia probabiliùs negat. Ratio, quia in iis Constit. renovatur tantum decretum Tridentini non solum damnans confidentias, quibus inducitur nova obligatio (cum pacto expresso, vel tacito, ut explicant Nav. el Rodr. ap Salm. n. 69. in fine.) Per verba autem allata Pontifex nîl aliud præcipit, quàm quòa confidentia simoniaca præsumatur, si probetur donatio posteà facta. Ita tenent . et fusiùs probant Salm. d. c. 3. n. 67. et 68. cum Suar. Sa, Vill. Nav. Less. Sanch. Azor. etc.

Quær. 2. si resignans declaret suam intentionem 87 esse, ut alter remaneat obligatus ad resignandum in futuro, sed sinè alterius promissione, utrum sit vera simonia considentialis? Affirmant Pal. et Diana ap Croix lib. 3. p. 1. n. 65. Sed probabilius negant Nav. Azor. Less. Suar. et alii ibid. quià deest tunc pactum ex utraque parte obligatorium. Secus tamen dicendum, advertit Croix. n. 66. cum communi, si ille resignet, declarans velle, ut solvatur alicui pensio ex fructibus, quià hoc est signanter expressum in Bulla.

Quær. 3. an dictis Constitutionibus comprehenda- 88 tur considentia, etiàm in permutationibus beneficiorum? Negant Suar. et Pal. cum Nav. apud Salm. dict. cap. 3. n. 47. Cum de permutationibus in iis non fiat mentio. Sed oppositum dicendum esse dicunt Salm. ib. cum Arav. et Torre. Et probant ex Bulla S. Pü V. ubi, ut referunt, expressé dicitur: At etiam omnes permutationes, præsentationes, collationes..... et alias dispositiones nullius momenti fore. Sed vivendum diligentiùs esset, quomodò præfati Auctores prædicta verba explicent.

Ultimo duo sunt notanda; 1. quod per hanc simo-89 niam; etiamsi fuerit tantum conventionalis, incur-

430 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

cunt Salm. c. 3.n.56.) Ratio, quià revera tunc renunciatio fit simpliciter, et Episcopus liber est ad conferendum beneficium cui vult. Ità Salm. ibid. n. 55. cum

Nav. Azor. Pal. Sanch. Torre, et Garcia.

Sed dubium est, an, facta resignatione cum conditione in favorem tertii in manu Episcopi, possit hic admittere resignationem, conditione rejecta? Affirmant Sanch. cum Soto, S. Anton. et Sylv. ap. Less. lib. 2. cap. 35. n. 95. et Covarr. Arag. et Villal. apud Salm. cap. 3. n. 57. Quia talis conditio, tamquam turpis, habetur ut non adjecta. Negat verò Less. dict lib. et Salm. dict. n. 37. cum Suar. Pal. etc. quià dicunt non posse resignationem pro una parte admitti, et pro alia rejici. Utraque est satis probabilis, ut dicit Torre apud Salm. ibid.

Quæstio VII. quandonam resignatio beneficiorum

confidentialis sit simoniaca?

Sciendum, quod ex Constitutionibus Pii IV. et S. Pii V. in 7. Decretal. cap. 9. et cap. 10. de Benef. collat. juxta Trident. sess. 24. cap. 9. et 19. prohibeantur omnes resignationes confidentiales factæ cum accessu, regressu, vel ingressu ad beneficium, vel cum confidentia recipiendi fructus ex beneficio resignato; nam si confidentia esset de alia re temporali, præter fructus beneficii, esset quidem simonia, sed non confidentialis, ut bene notat Croix lib. 3. part. 1. n. 68. cum Suar. Laym. etc. Per accessum dicitur, si resignes beneficium alicui cum confidentia, ut ipse postea renunciet, et illud alteri conferatur. Per regressum, si resignes beneficium, servato jure regrediendi ad illud in aliquo casu. Per ingressum, si resignes beneficium tibi collatum, antequam illud possideas, servato jure possessionem ingrediendi, v.gr. si aliquis moriatur etc.

Si quis autem resignat beneficium alteri sinè pacto, sed cum spe, ut ille ex sola gratitudine iterum resent in tuum favorem, vel solvat aliquid ex benefici tibus, certum est non esse simoniam de jure nec Canonico antiquo, licet sit valde peric

et ut plurimum simonia, ut Salm

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. L.

Sed quæritur hîc 1. an jure novo dd. Constil Pii IV. et S. Pii V. reprobetur talis resignatio cum spe sinè pacto? Duplex est sententia satis probabili. ut dicunt Salm. ibid. n. 66. Prima affirmat cum La Suar. Bon. etc. et probant ex verbis Bulla S. Pi V un dicitur: Si quid . . . etiam simplicis donationis muit perceperit. Secunda tamen sententia probabiliu- neva. Ratio, quia in iis Constit. renovatur tantum decreum Tridentini non solum damnans confidentias . mun inducitur nova obligatio (cum pacto expresso 🕶 🖰 cito, ut explicant Nav. el Rodr. ap Salm. a. 6c. 1 7 Per verba autem allata Pontifex nil aliud precenquàm quòa confidentia simoniaca presuman: probetur donatio posteà facta. Ita tenen! + 191probant Salm. d. c. 3. n. 67. et 68. cum Sur ~ Nav. Less. Sanch. Azor. etc.

Quær. 2. si resignans declaret suam interesse, ut alter remaneat obligatus ad resignans futuro, sed sinè alterius promissione num simonia confidentialis? Affirmant Pa. Croix lib. 3. p. 1. n. 65. Sed probabilin and Azor. Less. Suar. et alii ibid. quia desse ex utraque parte obligatorium. Secure consignat, advertit Croix. n. 66. cum romassignet, declarans velle, ut solvaire and fructibus, quià hoc est signanter experimentale.

Quær. 3. an dictis Constitutionismes tur confidentia, etiàm in permutationer rum? Negant Suar. et Pal. cun. cap. 3. n. 47. Cum de permutationementio. Sed oppositum dicemmentio. Sed oppositum dicemmentio. cum Arav. et Torre. Et ubi, ut referunt, expressione diligentius essi verba explicer Ultimo duo

niam

1 1-

::la .*m*.,

ere 92

9.6. 7. 2. 604. 9est.

non Non tem-

ostucum lepta,

positinullus

mpi sustenta-

436 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. cunt Salm. c. 3.n.56.) Ratio, quià revera tunc renunciatio fit simpliciter, et Episcopus liber est ad conferendum beneficium cui vult. Ità Salm. ibid. n. 55. cum Nav. Azor. Pal. Sanch. Torre, et Garcia.

Sed dubium est, an, factà resignatione cum conditione in favorem tertii in manu Episcopi, possit hic admittere resignationem, conditione rejectà? Affirmant Sanch. cum Soto, S. Anton. et Sylv. ap. Less. lib. 2. cap. 35. n. 95. et Covarr. Arag. et Villal. apud Salm. cap. 3. n. 57. Quia talis conditio, tamquam turpis, habetur ut non adjecta. Negat verò Less. dict lib. et Salm. dict. n. 37. cum Suar. Pal. etc. quià dicunt non posse resignationem pro una parte admitti, et pro alia rejici. Utraque est satis probabilis, ut dicit Torre apud Salm. ibid.

5 Quæstio VII. quandonam resignatio beneficiorum confidentialis sit simoniaca?

Sciendum, quod ex Constitutionibus Pii IV. et S. Pii V. in 7. Decretal. cap. 9. et cap. 10. de Benef. collat. juxta Trident. sess. 24. cap. 9. et 19. prohibeantur omnes resignationes confidentiales factæ cum accessu. regressu, vel ingressu ad beneficium, vel cum confidentia recipiendi fructus ex beneficio resignato; nam si confidentia esset de alia re temporali, præter fructus beneficii, esset quidem simonia, sed non confidentialis, ut bene notat Croix lib. 3. part. 1. n. 68. cum Suar. Laym. etc. Per accessum dicitur, si resignes beneficium alicui cum confidentia, ut ipse postea renunciet, et illud alteri conferatur. Per regressum, si resignes beneficium, servato jure regrediendi ad illud in aliquo casu. Per ingressum, si resignes beneficium tibi collatum, antequam illud possideas, servato jure possessionem ingrediendi, v.gr. si aliquis moriatur etc.

Si quis autem resignat beneficium alteri sinè pacto, sed cum spe, ut ille ex sola gratitudine iterum resignet in tuum favorem, vel solvat aliquid ex beneficii fructibus, certum est non esse simoniam de jure divino, nec Canonico antiquo, licet sit valde periculosum, et ut plurimum simonia, ut Salm. c. 3. n. 65.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 431

Sed quæritur hîc 1. an jure novo dd. Constit. 24 Pii IV. et S. Pii V. reprobetur talis resignatio cum spesinè pacto? Duplex est sententia satis probabilis, ut dicunt Salm. ibid. n. 66. Prima affirmat cum Pal. Suar. Bon. etc. et probant ex verbis Bulla S. Pü V. ubi dicitur: Si quid.... etiam simplicis donationis titulo perceperit. Secunda tamen sententia probabiliùs negat. Ratio, quia in iis Constit. renovatur tantum decretum Tridentini non solum damnans confidentias, quibus inducitur nova obligatio (cum pacto expresso, vel tacito, ut explicant Nav. el Rodr. ap Salm. n. 69. in fine.) Per verba autem allata Pontifex nîl aliud præcipit, quàm quòa confidentia simoniaca præsumatur, si probetur donatio posteà facta. Ita tenent . et fusiùs probant Salm. d. c. 3. n. 67. et 68. cum Suar. Sa, Vill. Nav. Less. Sanch. Azor. etc.

Quær. 2. si resignans declaret suam intentionem 87 esse, ut alter remaneat obligatus ad resignandum in futuro, sed sinè alterius promissione, utrum sit vera simonia considentialis? Affirmant Pal. et Diana ap Croix lib. 3. p. 1. n. 65. Sed probabiliùs negant Nav. Azor. Less. Suar. et alii ibid. quià deest tunc pactum ex utraque parte obligatorium. Secus tamen dicendum, advertit Croix. n. 66. cum communi, si ille resignet, declarans velle, ut solvatur alicui pensio ex fructibus, quià hoc est signanter expressum in Bulla.

Quær. 3. an dictis Constitutionibus comprehenda- 88 tur confidentia, etiàm in permutationibus beneficiorum? Negant Suar. et Pal. cum Nav. apud Salm. dict. cap. 3. n. 47. Cum de permutationibus in iis non fiat mentio. Sed oppositum dicendum esse dicunt Salm. ib. cum Arav. et Torre. Et probant ex Bulla S. Pii V. ubi, ut referunt, expressé dicitur: At etiam omnes permutationes, præsentationes, collationes..... et alias dispositiones nullius momenti fore. Sed vivendum diligentiùs esset, quomodò præfati Auctores prædicta verba explicent.

Ultimò duo sunt notanda; 1. quod per hanc simo- 89 niam; etiamsi fuerit tantum conventionalis, incurrantur pœnæ videl 1. Interdictum ab ingressu Ecclesiæ. 2. Excommunicatio Papalis ipso facto. 3. Nullitas collationis et obligationis solvendi fructus. 4. Privatio aliorum beneficiorum antea obtentorum. Vid. Salm. dict. c. 3. n. 79. Hæc tamen ultima non incurritur, nisi post sententiam Judicis, saltem declaratoriam, ut Salm. ib. n. 73. cum Suar. Laym. Sanch. Henr. Torre. Vide n. 112.

Notandum II. quod, si quis resignet beneficium cum confidentia, adhuc cum expresso pacto, sed auctoritate proprià, minimè impetrando assensum Superioris, peccaret utique, sed non incurreret prædictas pœnas: quià talis resignatio de se est nulla, etiàm quandò illa simoniaca pactio non intervenisset. Salm. dict. n. 73. cum Navar. Secus verò dicendum. si pactum valeret, nisi obstaret simonia, quià tunc pœnæ ineurruntur, etsi resignatio sit nulla. Salm. ibid. cum Nav. Hinc bene inferunt Elbel n. 649. et Croix l. 4. n. 958. cum Fill. etc. quod si quis resignet Beneficium in manu Superioris, postquam convenit occultè, ut resignatarius retribuat ei aliquid, non solum resignatio est nulla, sed resignans amittit titulum, cum inter alias pœnas simoniæ sit inhabilitas ad idem Beneficium.

Quæstio VIII. qualiter committatur simonia pro in-

gressu ad Religionem?

Certum est, ut docet S. Thom. 2. 2. q. 100. art. 3. ad 4: esse simoniam aliquid dare, et accipere pro ingressu Monasterii ex c. quam pio qu. 2. Hinc I. non licet admittere aliquem in Monasterium propter bona, quæ offert; esset enim vendere statum Religiosum, nisi ille simpliciter exprimat sinè pacto velle ingredi cum bonis suis. Pariter non licet præstare servitutem Monasterio tamquam pretium admissionis: nisi quis inserviat ad sibi conciliandam benevolentiam Religiosorum, ut eum in illud admittant, ità Solm. c. 2. n. 47. cum S. Anton. Sylv. et Sanch.

II. E conversò dicit S. Th. loc. sit. non esse simoniam, si quis eleemosynam, Monasterio eroget, ut

453

facilius ex gratitudine admittatur: Uti nec etiam, si Religiosi donis inflectant aliquem ad ingressum in Monasterium. Imò, ut dicit Bon. nec si Monasterium solvat illius debita, ad removenda impedimenta ingressus, relictà tamen ingrediendi libertate. Vel si Monasterium promittat eum admittere, postquam artem didicerit; quià tunc non imponitur onus; sed conditio declaratur requisita, si cupit admitti. Salm.

n. 48. cum Regin, Az. Sylv.

III. Licitum est etiam, prout communiter docent S. Thom. 2. 2. qu. 100. art. 3. ad 4. et Cabass. Theor. Jur. lib. 5. c. 5. n. 12. cum Bon. Daj. Nav. Tol. Suar. etc. si Monasterium est egens, pro sustentatione ingressuri accipere aliquid, uti dotes Monialium, et distributiones, quæ solent aliis Monialibus distribui. Notat tamen Sanch. apud Salm. vix excusari posse Monasteria, quæ petunt uberiorem dotem propter ignobilitatem personæ, vel alium defectum; nisi ex hoc eveniret Monasterio detrimentum in honore, in bonis, et simili, quià hoc jam esset temporale damnum. Et sic permittitur recipere plus pro admittenda tertia sorore, aut vidua, sene, infirma etc. Vid. Salm. d. c. 2. n. 50.

Sed quæstio magna est, an liceat aliquid accipere 92 pro sustentatione ingressuri, si Monasterium sit opu-Ientum? Prima sententia, quam tenet Sot. lib. 9. q. 6. art. 2. Pal. D. 3. p. 9. n. 4. Bon. D. 1. qu. 4. §. n. 2. Sanch. Conf. c. 3. D. 23. n. 1. Elbel de Sim. n. 604. et Salm. dict. cap. 2. n. 53. cum Lezan. Sylvest. Arag. etc. affirmant. Ratio, quià ut dicunt, hæc non est simonia neque de jure naturali; neque positivo. Non de jure naturali, ex ea parte, quià non recipitur temporale, nisi pro temporali sustentatione præstanda; ex alia parte nequit dici, quod ii, qui ingredi postulant, aliquod jus habeant ad bona Monasterii, cum ipsa vel propriá industrià a Monasterio sinè adepta, vel ei ab aliis liberè sint donata. Neque de jure positivo, nam si aliqua jura videantur id prohibere, nullus tamen textus prohibet expresse aliquid recipi sustenta-

Tom. 1, 55

434 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.
tionis titulo. Quod si, ajunt, umquam talis extitis
prohibitio, ipsa per contrariam consuetudinem
ablata est. Non negant tamen Elbel, et Salm. n. 4.
cum Sylv. Torre, Vill. etc. quod hoc saltem excusare
non poterit ab avaritiæ labe.

Secunda verò sententia, quam sequuntur, et tenent Cabass. l. c.n. 3. cum S. Bon. Suar. l. 4. de Sim. Laym. tr. 10. c. ult. §. 4. n. 39. Cajet. 2. 2. q. 100. art. 3. Ronc. de Sim. cap. 2. q. 6. et alii quibus clarè consentit D. Th. 2. 2. qu. 100. art. 3. ad 4. qui docet tunc tantum licere aliquid exigere, si Monasterium sit tenue; (Et ib.) si ad hoc non sufficiant Monasterii opes: Ratio potissima, et mihi valde urgens est, quià postulans, etsi ante receptionem nullum jus habeat ad bona Monasterii, postquam tamen receptus est, habet quidem jus ad illa pro sua sustentatione. Quapropter, si Monasterium est opulentum, et aliquid pro sustentatione illius temporis exigit, vendit ei jus, quod ille post receptionem jam est adepturus; Et quamvis illa sustentatio sit aliquid temporale, est verò quid consequenter annexum ad spirituale; undè, sicut non potest vendi jus ad reditus Beneficii, vel ad Decimas percipiendas, quià hi sunt proventus rei spirituali consequenter annexi: ità nec jus ad alimenta in monasteriis. Hinc ex c. Quoniam, de Simon. vetitum fuit áliquibus Monialibus recipere temporalia prætextu paupertatis ab ingressuris ad ipsarum sustentationem. Et in Extr. de Simon. prohibetur sub excommunicatione aliquid accipi ad quemcumque finem pro ingressu ad Religionem, nisi quis liberaliter dare voluerit. Et cum hæc sit simonia de jure Divino, ut probavimus, frustra affertur ab Adversariis in contrarium consuetudo, de qua tamen valde dubito; exceptis Monasteriis Monialium, ut infra videbimus. Secus autem dicimus, cum Monasterium est inops : Quandò enim ipsum non habet bona sufficientia ad aliorum sustentationem, tunc nihil vendit, cum recipiendus nullum habiturus sit jus ad bona quæ Monasterium non habet. Et in hoc communiter DD. conveniunt.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I.

. I. 435 xigendum

Atque Cabass. loc. cit. n. 13. advertit, ad exigendum aliquid a recipiendis non requiri arctam necessitatem, sed sufficere illam, qua Monasterium non posset alias commodè eis alimenta subministrare: Tridentinum enim Sess. 25. c. 3. de Reg. sic providit: In temporalibus Monasteriorum facultatibus eam ineundam esse rationem, ut monialium numerus commodè susten-

tari posset.

Contrà nostram autem sententiam non dici nequit cum Salm. quod sicut Sacerdos, etsi opulentus, potest licitè recipere pecuniam ab altero ad celebrandum pro stipendio suæ sustentationis, sic Monasterium a postulante pro eodem sustentationis titulo. Nam respondetur, quod Sacerdos recipiendo eleemosynam pro Missa, licitè eam recipiat tamquam stipendium suæ sustentationis, quæ ex justitia illi debetur, ut statuimus, supra num. 55. Monasterium verò nihil potest exigere pro onere quod assumit sustentandi ingressurum, quià (ut diximus) ingressurus post receptionem habet jus ad sustentationem ex bonis Monasterii, ut-

pote receptioni annexam.

Excipitur tamen I. Si aliquid recipiatur a postulantibus pro alimentis tempore Novitiatûs, id enim expressè permittitur a Trid. Sess. 25. cap 17. de Refor. Excipitur II. si recipiendus sit infirmus, senex, hebes ingenio, vel similis, quià tunc Monasterium licitè accipit aliquid temporaleab illo, tum pro carentia servitutis, quam alius sanus vel juvenis præstaret; tum pro incommodo temporali extraordinario, quod pro ipso Monasterium est subiturum: ita D. Th. 2. 2. qu. 100. ad 4. Croix l. 3. p. 1. n. 287. cum aliis; Et hoc est certum apud omnes, ut asserunt Salm. n. 51. Excipiuntur III. Monasteria Monialium, quibus Clem. VIII. (ut referunt Nav. Bassæus, Less. et Bon. apud Cabass. n. 17.) indulsit posse pacisci de dote recipiendarum pro earum sustentatione. Ratio hujus indulgentiæ videtur, quià Monasteria Monialium faciliùs sunt obnoxia diversis infortuniis, ut experientia patet, quam Monasteria virorum. An autem excommunicatio inflicta in Extrav. 434 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.
tionis titulo. Quod si, ajunt, umquam talis extitit
prohibitio, ipsa per contrariam consuetudinem
ablata est. Non negant tamen Elbel, et Salm. n. 4.
cum Sylv. Torre, Vill. etc. quod hoc saltem excusare
non poterit ab avaritiæ labe.

Secunda verò sententia, quam sequuntur, et tenent Cabass. l. c.n. 3. cum S. Bon. Suar. l. 4. de Sim. Laym. tr. 10. c. ult. §. 4. n. 39. Cajet. 2. 2. q. 100. art. 3. Ronc. de Sim. cap. 2. q. 6. et alii quibus clarè consentit D. Th. 2. 2. qu. 100. art. 3. ad 4. qui docet tunc tantum licere aliquid exigere, si Monasterium sit tenue; (Et ib.) si ad hoc non sufficiant Monasterii opes: Ratio potissima, et mihi valde urgens est, quià postulans, etsi ante receptionem nullum jus habeat ad bona Monasterii, postquam tamen receptus est, habet quidem jus' ad illa pro sua sustentatione. Quapropter, si Monasterium est opulentum, et aliquid pro sustentatione illius temporis exigit, vendit ei jus, quod ille post receptionem jam est adepturus; Et quamvis illa sustentatio sit aliquid temporale, est verò quid consequenter annexum ad spirituale; undè, sicut non potest vendi jus ad reditus Beneficii, vel ad Decimas percipiendas, quià hi sunt proventus rei spirituali consequenter annexi: ità nec jus ad alimenta in monasteriis. Hinc ex c. Quoniam, de Simon. vetitum fuit aliquibus Monialibus recipere temporalia prætextu paupertatis ab ingressuris ad ipsarum sustentationem. Et in Extr. de Simon. prohibetur sub excommunicatione aliquid accipi ad quemcumque finem pro ingressu ad Religionem, nisi quis liberaliter dare voluerit. Et cum hæc sit simonia de jure Divino, ut probavimus, frustra affertur ab Adversariis in contrarium consuetudo, de qua tamen valde dubito; exceptis Monasteriis Mouialium, ut infra videbimus. Secus autem dicimus, cum Monasterium est inops: Quando enim ipsum non habet bona sufficientia ad aliorum sustentationem, tunc nihil vendit, cum recipiendus nullum habiturus sit jus ad bona quæ Monasterium non habet. Et in hoc communiter DD. conveniunt.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I.

Atque Cabass. loc. cit. n. 13. advertit, ad exigendum aliquid a recipiendis non requiri arctam necessitatem, sed sufficere illam, qua Monasterium non posset alias commodè eis alimenta subministrare: Tridentinum enim Sess. 25. c. 3. de Reg. sic providit: In temporalibus Monasteriorum facultatibus eam ineundam esse rationem, ut monialium numerus commodè sustentari posset.

Contrà nostram autem sententiam non dici nequit cum Salm. quod sicut Sacerdos, etsi opulentus, potest licitè recipere pecuniam ab altero ad celebrandum pro stipendio suæ sustentationis, sic Monasterium a postulante pro eodem sustentationis titulo. Nam respondetur, quod Sacerdos recipiendo eleemosynam pro Missa, licitè eam recipiat tamquam stipendium suæ sustentationis, quæ ex justitia illi debetur, ut statuimus, supra num. 55. Monasterium verò nihil potest exigere pro onere quod assumit sustentandi ingressurum, quià (ut diximus) ingressurus post receptionem habet jus ad sustentationem ex bonis Monasterii, ut-

pote receptioni annexam. Excipitur tamen I. Si aliquid recipiatur a postulantibus pro alimentis tempore Novitiatûs, id enim expresse permittitur a Trid. Sess. 25. cap 17. de Refor. Excipitur II. si recipiendus sit infirmus, senex, hebes ingenio, vel similis, quià tunc Monasterium licitè accipit aliquid temporale ab illo, tum pro carentia servitutis, quam alius sanus vel juvenis præstaret; tum pro incommodo temporali extraordinario, quod pro ipso Monasterium est subiturum: ita D. Th. 2. 2. qu. 100. ad 4. Croix 1. 3. p. 1. n. 287. cum aliis; Et hoc est certum apud omnes, ut asserunt Salm. n. 51. Excipiuntur III. Monasteria Monialium, quibus Clem. VIII. (ut referunt Nav. Bassæus, Less. et Bon. apud Cabass. n. 17.) indulsit posse pacisci de dote recipiendarum pro earum sustentatione. Ratio hujus indulgentiæ videtur, quià Monasteria Monialium faciliùs sunt obnoxia diversis infortuniis, ut experientia patet, quam Monasteria virorum. An autem excommunicatio inflicta in Extrav.

434 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. tionis titulo. Quod si, ajunt, umquam talis extitis prohibitio, ipsa per contrariam consuetudinem ablata est. Non negant tamen Elbel, et Salm. n. 4. cum Sylv. Torre, Vill. etc. quod hoc saltem excusare

non poterit ab avaritiæ labe. Secunda verò sententia, quam sequuntur, et tenent Cabass. l. c. n. 3. cum S. Bon. Suar. l. 4. de Sim. Laym. tr. 10. c. ult. §. 4. n. 39. Cajet. 2. 2. q. 100. art. 3. Ronc. de Sim. cap. 2. q. 6. et alii quibus clarè consentit D. Th. 2. 2. qu. 100. art. 3. ad 4. qui docet tunc tantum licere aliquid exigere, si Monasterium sit tenue; (Et ib.) si ad hoc non sufficiant Monasterii opes: Ratio potissima, et mihi valde urgens est, quià postulans, etsi ante receptionem nullum jus habeat ad bona Monasterii, postquam tamen receptus est, habet quidem jus' ad illa pro sua sustentatione. Quapropter, si Monasterium est opulentum, et aliquid pro sustentatione illius temporis exigit, vendit ei jus, quod ille post receptionem jam est adepturus; Et quamvis illa sustentatio sit aliquid temporale, est verò quid consequenter annexum ad spirituale; undè, sicut non potest vendi jus ad reditus Beneficii, vel ad Decimas percipiendas, quià hi sunt proventus rei spirituali consequenter annexi: ità nec jus ad alimenta in monasteriis. Hinc ex c. Quoniam, de Simon. vetitum fuit aliquibus Monialibus recipere temporalia prætextu paupertatis ab ingressuris ad ipsarum sustentationem. Et in Extr. de Simon. prohibetur sub excommunicatione aliquid accipi ad quemcumque finem pro ingressu ad Religionem, nisi quis liberaliter dare voluerit. Et cum hæc sit simonia de jure Divino, ut probavimus, frustra affertur ab Adversariis in contrarium consuetudo, de qua tamen valde dubito; exceptis Monasteriis Monialium, ut infra videbimus. Secus autem dicimus, cum Monasterium est inops : Quandò enim ipsum non habet bona sufficientia ad aliorum sustentationem, tunc nihil vendit, cum recipiendus nullum habiturus sit jus ad bona quæ Monasterium non habet. Et in hoc communiter DD. conveniunt.

Atque Cabass. loc. cit. n. 13. advertit, ad exigendum aliquid a recipiendis non requiri arctam necessitatem, sed sufficere illam, qua Monasterium non posset aliàs commodè eis alimenta subministrare: Tridentinum enim Sess. 25. c. 3. de Reg. sic providit: In temporalibus Monasteriorum facultatibus eam ineundam esse rationem, ut monialium numerus commodè sustentari posset.

Contrà nostram autem sententiam non dici nequit cum Salm. quod sicut Sacerdos, etsi opulentus, potest licitè recipere pecuniam ab altero ad celebrandum pro stipendio suæ sustentationis, sic Monasterium a postulante pro eodem sustentationis titulo. Nam respondetur, quod Sacerdos recipiendo eleemosynam pro Missa, licitè eam recipiat tamquàm stipendium suæ sustentationis, quæ ex justitia illi debetur, ut statuimus, supra num. 55. Monasterium verò nihil potest exigere pro onere quod assumit sustentandi ingressurum, quià (ut diximus) ingressurus post receptionem habet jus ad sustentationem ex bonis Monasterii, ut-

pote receptioni annexam.

Excipitur tamen I. Si aliquid recipiatur a postulantibus pro alimentis tempore Novitiatûs, id enim expressè permittitur a Trid. Sess. 25. cap 17. de Refor. Excipitur II. si recipiendus sit infirmus, senex, hebes ingenio, vel similis, quià tunc Monasterium licitè accipit aliquid temporale ab illo, tum pro carentia servitutis, quam alius sanus vel juvenis præstaret; tum pro incommodo temporali extraordinario, quod pro ipso Monasterium est subiturum: ita D. Th. 2. 2. qu. 100. ad 4. Croix 1.3. p. 1.n. 287. cum aliis; Et hoc est certum apud omnes, ut asserunt Salm. n. 51. Excipiuntur III. Monasteria Monialium, quibus Clem. VIII. (ut referunt Nav. Bassæus, Less. et Bon. apud Cabass. n. 17.) indulsit posse pacisci de dote recipiendarum pro earum sustentatione. Ratio hujus indulgentiæ videtur, quià Monasteria Monialium faciliùs sunt obnoxia diversis infortuniis, ut experientia patet, quam Monasteria virorum. An autem excommunicatio inflicta in Extrav. 436 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi. de Simon. omnibus exigentibus et solventibus pro ingressu Monasteriorum, hodie sit usu abolita? Videntur afirmare Navar. et Less. sed Cabass. n. 17. ait illam adhuc posse vigere pro Monasteriis virorum.

#### Ex dictis resolves.

\* Simonia est concionari, catechizare, Missas facere pro pretio, nisi excusetur ratione laboris, non intrinseci (is enim sacer est, et inæstimabilis; scilicet vel ipså actione sacra vel in ea intrinsecè inclusus) sed extrinseci, non annexi rei spirituali, ut pro labore itineris; vel cantûs in Missa, vel ratione alterius incommodi pretio æstimabilis. Ratio est, quià illæ actiones ex natura sua ordinantur ad aliquid supernaturale, et ad salutem, non autem ad aliquid temporale, sicutinstructio quæcumque etiam Theologica, quæ pretio æstimabilis est. Bon. l. c. Suar. Fill. etc. v. infra lib. 6. t. 3. cap. 4. ad. 1. Laym. lib.

» 1. §. 4. \* (Vide dicta n. 55.) \*. »

Quær. an sit simonia accipere aliquid ad instruendum alios in sacra Doctrina? distinguitur, si instructio tendit ad bonum tantum spirituale aliorum, est simonia; quià tunc est res merè spiritualis, pro qua nullum potest accipi pretium. Hinc est simonia accipere aliquid pro concione, ut pretium pro labore illius intrinseco, uti pro studio, defatigatione, proùt docent Less. lib. 2. cap. 34. n. 76. et Salm. c. 2. n. 42. cum S. Th. et communi; Nisi accipiatur ut stipendium sustentationis, ut dicunt Less. cap. 35. n. 7. et Salm. dict. cap. n. 20. cum S. Th. Torre, Sanch. Vill. etc. Vide dicta n. 55. Secus verò, si instructio tendat etiàm ad aliquod bonum temporale alterius, ad utilitatem, honorem, oblectationem, prout est instructio ad interpretandas Sacras Scripturas, ad edocendos alios Theologicas conclusiones, ad expugnandas hæreses. Croix. n. 179. Less. ibid. n. 80. cum Sot. Caj. Vict. Salm. ibid. n. 43. Elbel n. 620. ex D. Th. 2. 2. qu. 100. art. 3. ad 3. ubi dicit: Qui habet scientiam... potest pretium suæ

Cap. H. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I.

doctrina... accipere... quasi operas suas locans. Hinc licitum est etiàm accipere aliquid pro explicanda Theologia Morali, ut est probabiliùs apud Croix 1. 3. p. 1. n. 165. et 184. Item pro impertienda licentia docendi alios Theologiam cum titulo Magisterii, ut patet ex usu Universitatum, sivè pro dando consilio morali, quià est instructio temporalis, quamvis conducat ad pacem conscientiæ. Secus autem, si consilium tenderet ad bonum tantum spirituale alterius: puta, ut moveatur ad pœnitentiam, etc. Salm. ibid. n. 45.

« 2. Item Simonia est dare, vel accipere pretium 95 » pro absolutione a peccatis, et censuris, pro dis-» pensatione in voto, juramento, impedimento ma-» trimonii, irregularitate, etc. Potest tamen in his » aliquid exigi per modum muletæ ad causam piam

applicandæ. Laym. loc. cit. num 10.

Accipiuntur solutiones in dispensationibus in 98 Matrimoniis, etc. etiàm per modum sustentationis onerum Pontificatûs; Item per modum commutationis, sicut vota commutantur in eleemosynas. Et eonceditur etiàm Episcopis in talibus dispensationibus accipere aliquid in eleemosynas distribuendum (modò ipsis, vel suis nihil perveniat) per modum pænæ, vel commutationis, non autem per modum sustentationis: hoc enim vetitum est illis ex c. Jacobus, de Simon. et a Trid. sess. 24. c. 6. Salm. cum S. Th. dict. c. 2. n. 36. et 37:

Quær. hîc, an sit simonia dare aliquid, ut alter 97 omittat rem spiritualem? Distingue, et assirma, si omissio dirigatur a potestate spirituali, ut esset omissio absolvendi, dipensandi, eligendi etc. ex c. Presbyter de Simonia, ubi prohibetur, ne ob pretium negetur poenitentia, nisi talis absolutio esset sacrilega, aut injusta. Vid. Croix a n. 174. Secus autem non est simonia, si actus spiritualis dependeat a libertate, ut esset omissio orandi, dandi eleemosynam, celebrandi, nisi alter ad ea teneatur ex justitia. Salm. c. 2. ex n. 27. cum Led. Vill. etc.

\* 3. Non est simonia dare aliquid ad redimendam 98

438 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

» vexationem a negante Sacramenta in necessitate.

» Suar. Less. Laym. Vel ab iniquè impediente elecnome, vel possessionem beneficii, ad quod jus in

» re habes. Quod addo, quià si nondum habes jus in re,

» etsi possis redimere vexationem ab eo, qui tantum

» potest obesse, non tamen ab eo qui et prodesse, et

» obesse potest. Ratio est, quià non datur tamquam

» pretium æquivalens rei spirituali, sed ut alter ad

» officium ritè præstandum inducatur. »

In hoc sedulò attende duas regulas traditas a S. Th. 2. 2. qu. 100. art. 2. ad 3. Prima est, quod, quando jus est certum, et in re jam quæsitum, licet tollere injustam vexationem, dando aliquid temporale, ex comm. cum Nav. Man. cap. 23. n. 102. Salm. c. 3. n. 3. Elbel de Sim. n. 616. et aliis. Dicitur jus certum, nam si dubium sit, non licet; quià tunc per temporale acquireretur ut certum jus spirituale quod erat dubium. Dicitur per injustam vexationem, nam si sit justa, neque licet. Dicitur item dando aliquid temporale, non enim posset dari spirituale pro redimenda vexatione, quià daretur spirituale pro re temporali, qualis est vexatio. Salm. d. n. et 6. cum communi.

Quæstio tamen est, an possit redimi pecunià vexatio circà possessionem beneficii? Prima sententia negat, quià talis possessio est res spiritualis, vel spirituali annexa, cum per possessionem acquiratur jus ad exercenda spiritualia. Ità Viva. de Ben. q. q. art. 6. Bon. Garcia, Abb, etc. ap. Salm. cap. 3. n. 7. Secunda tamen sententia probabilior, quam tenet Bus. hîc, et Suar. lib. 4. c.. 50. n. 31. Sanch. Cons. l. 2. c. 3. dub. 30. n. 11. Pal. t. 3. D. 3. de Sim. p. 20. n. 3. Croix lib. 3. p. 1. n. 140. Bon. c. 3. q. 4. Less. lib. 2. cap. 35. n. 109. qui vocat communem, et alii plures ap. Salm. n. 8. affirmat licere, quià jus quidem ad beneficium spirituale est, non autem possessio. Hanc rectè sequuntur Salm. n. 9. et Croix dict. n. 140. semper ac fit certè acquisitum jus ad possessionem; tum enim vexatio non esset circà jus spirituale, sed circà factum possessionis, quod est temporale, et sic videtur sentire

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I.

D. Th. loc. cit. art. 2. ad. 5. docens: Sed postquam jus alicui jam acquisitum est, licet per pecuniam injusta impedimenta removere. Secus tamen dicendum cum Salm. n. 8. in fine; si jus revocetur in dubium probabile, ut mox supra diximus. Notandum autem hîc in Trid. sess. 24. cap. 14. præcipi Episcopis, ne permittant pro admissione ad possessionem beneficii solutionem ullam, aut promissionem, utpote simoniaca labis, aut avaritiæ suspicionem habentes, reprobata quacumque consuetudine in contrarium: tantum permittit Concilium, si sit consuetudo, dare aliquid in usus pios convertendum. Sed hæc intelliguntur r. non de omnibus Beneficiis, sed tantum de Canonicatibus, et Præbendis in Ecclesiis Cathedralibus, aut Collegiatis, at probabiliter ait Bonac. de Simon. qu. 7. §. 3. n. 4. et Barb. in dict. l. Conc. intelliguntur 2. de recipientibus aliquid pro admissione ad possessionem, non verò de dantibus ad tollendam injustam vexationem ut supra; Nam Bulla S. Pii V. durum nimis, edita ann. 1570. pro observantia præfatæ Sanctionis Concilii id explicat, et confirmat tantum pro recipientibus, his verbis: Pracipimus Episcopis, Capitulis etc. ne retineant fructus, neque alia petant, vel exigant . etc.

Secunda regula est, quod, si jus non sit in re jam 100 acquisitum, sed ad rem, non liceat pecunia vexationem tollere, ex cap. Mathaus de Simon. ubi damnatur, qui, obtentà electione, pecuniam obtulit, ne alii electores impedirent confirmationem; cum ad confirmationem nondum haberet jus acquisitum. Hinc simonia est offerre pecuniam Episcopo, qui injustè nollet me præsentatum instituere, vel me dignum eligere: quià tunc per pecuniam non solum amoverem impedimentum, sed etiàm rem spiritualem adipiscerer. Ità Bus. hîc et Sanch. Cons. lib. 2. cap. 3 D. 30. num. 3. Salm. d. cap. 3. num. 9. cum Laym. Caj. Sylv. etc. Et dicunt, quod hæc esset simonia de jure Divino cum Soto, Suar. etc. contra tamen Pal. Laym. Bon. etc. ibid. n. 12. Notant tamen Bus. hîc, Croix n. 144. et Salm. n. 11. et 13. cum

440 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Less. Soto, Fill, Suar. etc. quod hæc regula non currat, si aliquis Electorum vi vel fraude alios Electores corrumperet, ne me eligerent, quia tunc non agit tamquam elector. Imo non currit, si vexatio esset ab his qui tantum obesse possunt; Suar. de Simon. cap. 50. n. 23. Pal. de Sim. p. 20. n. 4. Anacl. eod. tit. §. 13; n. 310. Elbel de Sim. n. 614. Secus verò, si possint obesse, et simul prodesse instituendo, Præsentando, vel confirmando; quia tunc, quod datur eis ne obsint. necessariò datur etiàm, ut prosint, consensum non negando; et sic pecunia tunc directè sternetur via ad beneficium obtinendum. Ita tenendum omnino censeo cum Anacl. n. 314. Suar. n. 18. Ebel l. c. Salm. ibid. cum aliis cit. quando datur pecunia, ut Elector suum votum non neget, etiamsi injustè negaret; quidquid dicat Pal. l. c. n. 4. asserens ut probabile non esse simoniam, si detur pecunia tantum ad removendum pravum illius affectum. Dicunt autem Sanch. Cons. 1. 2. c. 3. d. 30. n. 5. et Less. lib. 2. c. 35. n. 17. simoniam non committi quando datur pecunia Electori. non jam ut prosit præstando votum, sed tantum ad redimendam iniquam vexationem, qua ille obesset per vim, aut fraudem, vel subornationem aliorum ut supra. Et satis probabile hoc videtur saltem casu. quo dans pecuniam manifestaret non aliud velle. quam quod alter non obsit injuste, ut Mazzot. cap. 3. q. 1. p. 236.

Sed hic quær. 1. Si aliquis non vi vel fraude, sed precibus aut muneribus Electores mihi propensos impediret, ne conferrent mihi digno Beneficium, propter odium quo in me tenetur, an possim pecuniam illi dare, ut cesset? Negat Sot. ap. Less. dict. cap. 35. n. 109. Sed Less. loc. cit. Croix lib. 3. p. 1. n. 147. cum Suar. Laym. item Salm. dict cap. n. 13. cum Sanch. Val. et Bon. rectè affirmant licere; quia, ut ait Less. si licitum est dare pecuniam, ut alter cesset a me vexando contra justitiam, licet etiàm dare, ut cesset a vexatione contrà charitatem; cum revera talis vexatio sit res temporalis, quam alià re temporali redimo;

cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 441 et ex alia parte pecunia mea non nisi valde remote sternit viam ad beneficium.

100

:sset

111.0

possetani bbsia m na via i cense ibid suna quid esse dun

0111.

on,

Quær. 2. an possim dare pecuniam, ut alter se non 144 oppohat ad mean electionem, quamvis nesciam Electores esse mili propensos? Negant Salm. ib. n. 14. et citant Sanch. et Less. At notandum est, quod Less. d. cap 35. n. 126. loquatur ibi tantum de præstatione facta illi, qui possit prodesse, et obesse; sed quoad alium, qui posset solum obesse, et iste vellet inique se opponere, peccando saltem contrà charitatem, probabile videtur juxtà eamdem doctrinam Lessil ut supra, quod liceret dare pecuniam, ut cesset ab illa illicita impeditione. Et hoc tenet Croix l. c. dict. n. 147. qui cum aliis. DD. cit, asserit, quod semper ac alter sine rationabili cansa moveat Electores precibus vel muneribus, ut mihi non faveant, sed afteri; non sit simonia, si dem ei pecuniam, ut cesset ab illa vexatione iniqua contra charitatem.

Queres 3. an liceat dare pecuniam Electoribus, 103 ne eligant indignum, vel ut eligant dignum? Respondetur licitum esse dare, ne eligatur indignus, si constet Electores paratos, aut saltem inclinatos esse ad indignum eligendum; quia Ecclesia diabet jus acquisitum, ne detur ei minister ineptus, ut Less. dict. cup. 35. n. 112, cum communiori, Croix, a n. 146. Pariter Salm. d. tap. 3. n. 15. cum Caj. Laym. Sot. Suar. etc. dicunt hoc licere, ne eligatur minus dignus, et etiam, ut eligatur dignus vel dignior in communi, ut h. 16. cum Caj. et Laym. etc. ac Croix n. 145. tum Sugr. Less. Barb. etc. communiter. Non licet verò dare pecuniam, ut eligatur aliquis dignus in particulari, etiam dignissimus in particulari, nisi in casu necessitatis, nempe si inter omnes unus tantum dignus inveniatur, quem illi nollent eligere. Et dumnvis talis electio secundum jura esset nulla, posset tamen peti confirmatio illius a Pontifice. Ità Less. cap. 35. D. 10,

Quer. 4. An sit simonia dare pecuniam competitori, ut desistat à concurrentia ad Beneficium, quod tu præ-

Tom. I.

442 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

tendis? Negant Elbel de Sim. nu. 609. et Pasq. apull, Croix lib. 3. p. 1. num. 142. Quia, ut ajunt, hæç abstinentia a concursu ex una parte nequit dici aliquid spirituale, quod ematur; et ex alia parte competitor nihil positivè confert ad Beneficii collationem, sed tantum negativè se gerit. Verùm huic opinioni non assentior, et rectè Croix loc. cit. cum Diana, et aliis dicit, eam veluti contrà communem non esse admittendam. Ratio, quia ut docent communiter Less. Suar. Pal. Barb. etc. ap. Croix ibid. cum S. Th. 2. 2. q. 100. art. 2. ad 5. tum dumtaxat licet per pecuniam vexationem removere, cum vexatio est injusta; non verò cum est justa: aliàs per pecuniam directè par raretur via ad Beneficium, quod omnino est illicitum.

Quær. 5. An liceat, urgente necessitate, dare pecuniam Sacerdoti nolenti sinè illa administrare Sacramenta? Negant D. Th. Alensis, etc. ap. Less. lib. 2. c. 35. nu. 37. quia, ut dicunt, emere Sacramenta numquam est licitum, utpete intrinsecè malum. Sed rectè affirmant ipse Less. n. 38. et 30. cum Adrian. item. Suar. de Sim. lib. 4. cap. 12. nu. 13. Gerson. de Sim. Rat. 6. Cajet. q. 100. art. 2. Dian. p. 5. tract. 7. R. 16. et Sporer de 5. Præc. cap. 1. n. 109. cum S. Bonav. Vasq. Pont. et aliis communiter. Ratio, quia hoc non est emere Sacramentum, sed vexationem redimere; vel potiùs (ut ait Less. n. 41.) permittere cum justa causa peccatum alterius. Hinc Diana, et Hurt. dicunt hoc licitum esse non tantum in Sacramento Baptismatis, et Pœnitentiæ, ut plures ex DD. cit. volunt; sed etiàm in aliis Sacramentis, prout consentit etiàm Less. dict., nu. 38. Et non tantum in casu gravissimæ necessitatis, ut ajunt Suar et Less., sed etiam necessitatis gravis, puta si quis impleturus esset præceptum Paschale Confessionis, et Communionis, vel peteret Viaticum aut Extremam Unctionem, vel esset in peccato mortali, vel etiàm carere deberet frequenti usu Sacramentorum, denique quotiescumque aliquis non posset sinè gravi incommodo aliquo Sacramento carere. Quod videtur sanè coherere iis quæ diximus de

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. I. 446
scandalo n. 47. e. Secunda verò, ubi vidimus cum D.
Th. D. Aug. et communt, cuique esse licitum causa cujusdam sui notabilis boni permittere alterius pectatum, quod dumtaxat ex ejus malitia provenit.

« 4. Nec similiter Simonia est, dare stipendium ad > sustentationem Clerici etiam divitis pro Missis, con-104 » cionibus, aut de eo etiam pacisci. Ratio est, quià » non datur tamquam pretium spiritualis officii, sed » personæ in alterius gratiam occupatæ; nec pro ope-> ratione spirituali, ut spiritualis est, sed ut in alterius gratiam suscepta, proindeque non est eleemosyna sed debitum justitiæ. Suar. Laym. lib. 4. tract. > 10.c. ult. etc. contrà Rich. Sylv. etc. (Vid. dict. n.55.) » Non est Simonia reddere, vel redimere pensionem merè temporalem: quià non fundatur in titulo » spirituali, nec refertur ad functionem spiritualem. » Dixi temporalem; quià spiritualis, quæ datur v.gr. Concionatori, vel Coadjutori Episcopi propter offi-» cium ecclesiasticum, in eoque fundatur, nec dif-» fert a beneficio, nisi quod non sit perpetua, vendi » nequit : mixta verò, ut v. gr. quæ datur Parocho » seni, vel Clerico pauperi ad sustentationem, non » quidem vendi potest; redimi tamen potest, modò » obligatio recitandi Officium B. V. imposita non ex-» tinguatur. Quod intellige, si in loco, ubi fit vendi-• tio, Bulla sit recepta: Ratio est, quià qui pensionem » redimit, non emit jus spirituale, sed extinguit onus » temporale solvendi certam summam pecuniæ. Less. n cap. 35. dub. 21. Suar. c. 26.n. 5. Laym. loc.cit.n. 46. » 6. Non est Simonia juris divini (etsi quandoque » juris humani esse possit) spirituale cum spirituali » permutare, v. g. beneficium pro beneficio, Reli-» quias cum Reliquiis, etc. vel dare temporale pro » temporali, ut si calicem, vel agnos Dei præcisè » ratione materiæ vendas vel dare temporale pro » spirituali, per modum doni gratuiti, etiàm cum » spe, vel intentione excitandi ad remunerationem '» doni spiritualis, vel contra: Ratio, quia gratitudo non respicit pretium, sed beneficium; nec solvit

444 Lib. III. Tract. L De Primo Præcepto Decalogi-

debitum justitiæ, sed antidorale: quo non excluditur, quin gratis detur. Sed side n. 51. et 54.)

Rectè tamen monet Suarez, hujuscemodi dona obpræsumptionem valde cavenda. Item donare, promittere, vel negare temporale quidpiam, sub conditione operis spiritualis præstandi, modò non fiat
per modum retributionis, seu commutationis: v.

s. si parens filio promittat munus, si Sacramenta
frequentet: Ratio est, quià hic non intervenit contractus onerosus, sed sistitur vel in liberali donatione vel-donatione sub tali conditione, et modo.

Suar lib. 4. cap. 45 Laym. d. cap. n. 8. (Vide n. 59.)

#### ARTICULUS II.

# Quæ sit pæna Simoniæ?

105 Quenam Simonia inducat pænas? An incurrantur pænæ in venditione Sacramentorum, aut Capellaniæ non collative, etc.

106 Anadincurrendas pænas, Simonia debeat esse completa ex

utraque parte?

197 An incurrat poenas qui obținet Beneficium per fictam promissionem pecuniæ?

108 An incurrantur pænæ per Simoniam tantum de jure Ecclesidstico; An ob ingressum in Religionem?

109 Que sint panie ob simoniacam Ordinationem?

118 An etiam ob collationem prime Tonsure?

111 Que sint penæ ob Simoniam in Beneficiis?

112 An incurrantur pænæ in venditione Vicariatus, vel alius Officii amovibilis: Nec non pensionis, Capellaniæ, aut

Sacramentorum, et jurisdictionis?

Deinde quatuor quaruntur. Quastio I. An sint nulla electiones simoniaca ad Pralaturas Regularium? Qu. II. An pana ob Beneficia simoniace accepta incurrantur ab ignorantibus? Quast. III. An Beneficiarius simoniacus ipso facto privetur Beneficiis obtentis, et fiat inhabilis ad futura obtinenda. Qu. IV. An electio Pontificis simoniaca sit nulla?

RESP. 1. Sola simonia Confidentiæ, et Realis in Ordine, Beneficio ecclesiastico, et Religionis in-

Cap. IIs De Irreligiositate, Dub. III. Art. II. 44

gressu pænas juris ipsp facto inducit, licet ob in gressum Religionis rarò incurratur, ut dictum est.

y vel ob tenuitatem monasterii, vel contrariam consuetudinem receptam. (Sed viden, 92.) Sugr. c. 56.

et 57. Less. decis. 32. Larm loc. cit. §. 7.

In venditione igitur aliarum rerum, nempè Sacramentorum, jurisdictionis, pensionis, aut Capellaniæ non collativæ, etsi peccatur, nulla tamen incurritur poena. Less, l. 2. c. 35. n. 23. et Salm. c. 4. n. 1. cum communi. Vide n. 112.

Quæritur I, an ad incurrendas pænas requiratur, 108 ut simonia sit ex utraque parte completa? Duæ sunt sententiæ ambæ probabiles. Prima sententia negat, ut tenent ipsi Salm. cap. 4. n. g. cum Sot Caj. Pal. etc. Dicunt enim sufficere, quod tradatur res spiritualis, nam, re tradità, venditio perficitur, etiamsi pretium non sit solutum, modò de eo fides præstetur, ut ex lib. 2. ff. de Contrah. emp. Attamen secunda communior et probabilior sentenția, quam tenent Less. lib. 2. cap. 35, dub. 27. Nav. Man. c. 23. n. 104. Suar. de Sim. cap. 56. n. 33. Anacl. an. 240. Croix n. 112. Ronc. cap. 1. quæst. 2. Elbel numer 628. jtem Laym. Sanch. Covarr. Moya, etc. apud Salm. n. 17. qui probabilem vocant cum Palao et aliis, dicit requiri impletionem ex utraque parte. Ratio 1. quià non omnino perficitur venditio simul et emptio, nisi tradità re, et pretio. Batio 2, quæ mihi magis urget, quià in jure nullibi infliguntur, poepæ contra simoniam non utrimque completam, et in panis benignior est interpretatio facienda, ut habetur in cap. 49. de R. J. in 6. Et hunc esse Curiæ Stylum ( qui pro lege habetur cum Elbel, et communi) testantur Nagar et alii, nimirum non judicandi pœnas fuisse incursas, nisi simonia fuerit ex utraque parte consummata. Hinc inferunt DD. quod accipiens beneficium cum pacto præstandi pecuniam, non teneatur ante solutionem beneficium resignare, nec fructus restituere. Notandum tamen 1. cum Less, ib. n. . 15. et Salm. n. 6. quod., si pars tantum promissi solvatur, jam ex utraque parte intelligatur perfecta simoA46 Lib. HI. Tract. I. De primo Præcepto Decalogiania. Notandum 2. quod ex simonia utrimque completa, quantumvis occulta, incurrantur poenæ, ut in extr. 2. de sim. Vide Elbel n. 620. Notandum 3, quod si simonia sit confidentialis, poenæ incurrantur etiam per simoniam conventionalem mixtam, scil. ex una parte completam, ex Bulla S. Pii V. Intolerabilis. §. 3.

Vide Anacl. l. 5. Decret. tit, 3. n. 3. n. 284. Elb. numer.

629. et vide infra numer. 111. circa fin. Resp. 4. 207 Quæritur II. An committat simoniam, et pœnas incurrat, qui obtinet Beneficium per fictam pecuniæ promissionem non impletam? Dicunt Pichler lb. 5. tit. 3. n. 13. et Pontas v. Simonia, cas. 5. hunc satis simoniam committere, quia ad ipsam incurrendam non requiritur, ut facto res temporalis tradatur, sed sufficit, quod per motivum rei temporalis obtineatur spiritualis. Ego tamen dicendum censeo, quoad culpam hunc non posse excusari a peccato simoniæ, quia saltem cooperatur ad simoniam Collatoris; nam quoad seipsum puto probabilius cum Elbel n. 625. et aliis gravibus DD. peccare non peccato simoniæ, cum, non interveniente voluntate se obligandi ad promissionem, non adsit vera emptio, que ad simoniam requiritur. Quoad pœnas verò simoniæ puto cum Croix I.6. p. 2. n. 200. et 204. eum illus non incurrere, eum desit simonia utrimque completa, ut mox supra dictum est in præcedenti quæstione.

Quæritur III. an incurrantur pænæ per simoniam tantum de jure Ecclesiastico statutam, puta, si quis emat Officium Sacristæ, etc. vel si resignet beneficium cum pensione ex propria auctoritate, ut supra notavimus? Affirmant Elbel n. 627. ac Nav. Sot. Vill. etc. ap. Salm. d. cap. 4. nu. 10. qui dicunt esse valde probabile; sed non minus probabilem rectè vocant negativum sententiam Salm. numer. 11. ib. cum Sanch. Rodr. Dian. Aragon. etc. ac Ronc. cap. 4. q. 1. Resp. 4. Ratio, quia jura, quæ pænas imponunt, intelligenda sunt communiter de simonia rigorosa, quæ sit etiam contra jus Divinum; et probatur ex Extravaganti 2. de Sim. quæ incipit: Gum scelus simoniace.

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. II. 44g-

auctoritas abhorreat, etc.

Certum est autem, quod ex c. 1. Extrav. de Sim. dantes, et accipientes quid pro ingressu in Religionem, incurrant ipso facto excommunicationem Papalem. Sed notandum est 1. cum Nav. Sanch. Bon. ap. Salm. n. 12. illam non incurrere nisi præsumentes, ut colligitur ex textu; Hinc ignorantes, etiàm culpabiliter. excusantur. Notandum 2. valde probabile esse, non incurri in simplici ingressu, sed in professione, ut Salm. ib. cum Bonac. Pal. etc. Notandum 3. cum Less. d. c. 3. n. 131, et Nav. Sylv. Pal. ap. Salm. ib. hanc Extravagantem, ut suprà, saltem quoad hanc excommunicationem, non esse usu receptam. Notandum ultimò, quod professio etiam simoniace facta, valida certò sit, ut docet S. Th. q. 109. art. 6. ad 5. Si verò accipiens sit integra Communitas, aut Capitulum. intrà excommunicationem (quam verò diximus non esse usu receptam) incurrit suspensionem etiam Papæ reservatam ab Officio, executione juris capitularis. et administratione jurisdictionis; Item incurritur ex utraque parte infamia juris, et consequenter irregularitas. Simoniacè autem admissus debet transferri in arctius Monasterium; sed hoc non ante sententiam. Elbel n. 626. ex ead. Extr. 2.

» Resp. 2. ob simoniacam collationem, et suscep-» tionem Ordinum, etiàm primæ tonsuræ, incurri-» tur excommunicatio, et suspensio Papalis. Less.

» disp. 24. Laym. loc. cit.

Ultra excommunicationem, et suspensionem Papalem, Episcopi simoniacè ordinantes, et ad id mediatores, incurrunt ipso facto, ex c. Cum detestabile, extr. 4. incurrunt etiam interdictum ab ingressu Ecclesiæ. Et, si violaverint suspensionem, aut interdictum, suspenduntur a regimine Ecclesiæ, et privantur perceptione fructuum ex Motu Sixti V. Vide Salm. d. c. 4. n. 14.

Ordinati autem, ultra prædictam excommunicatiomem, et suspensionem ipso facto ex d, c. Cum detestabile, et maxime ex Bulla Sixti V. suspenduntur als exercitio suorum Ordinum, vel ut putat Lessius, ab exercitio illius ordinis fantum, quem simoniace Ordinatus suscepit, Less. c. 35. n. 133. et probabile putant Salm. c. 4. n. 15. contra Palaum, et Rodrig. Et suspenduntur etiàm a spe ascendendi ad Ordines superiores. Notant verò Less. d. l.n. 136. cum communi, et Salm. d. n. n. 15. cum Sot. Laym. Sanch. non incurri suspensionem hanc, si, Ordinato ignorante, alius simoniali commiserit. Deinde notant Salm d.n. 15 in fine, cum Pal. et Less. ib. n. 134. quod, licet ex Bulla Sixti V. hajus suspensionis absolutio a Pontifice ipsimet reservetur, et revocentur quoad hoc facultates concessæ Religiosis, et etiam Episcopis in Trid. Sess. 24. c. 6. in hac tamen parte dicunt præfati Less. et Pal. Bullam non esse receptam; idemque confirmant Salm. c. 4. n. 34. in fin. Cam Sa, et Suar.

Quærkur, an incurrantur prædictæ pænæ in collatione simomaca prime tonsure? Affirmant hic Bus. et Covat. ap. Less. c. 35. n. 133. Quià ex Trid. sess. 21. cap. r. prohibetur accipi aliquid, etiam sponte oblatum ab Episcopo, et ejus ministris, adhuc pro collatione primæ tonsuræ, vel pro Litteris Dimissoriis, seu Testimonialibus, et pro sigillo et aliis, et contrà facientes declarantur in fine incurrere pœnas de jure inflictas. Negant verò probabiliter Sanch. c. 4. n. 14. cum Pal. quià tonsura non est verus ordo juxta dicenda l. 7 n. 734. Et idem docet Less. n. 133. (licet pro se citetur a Bus.) dicens, in nullo jure adesse pro his excommunicationem statutam, nec Concilium voluisse novas pœnas infungere. Pariter dicit, durum videri incurrere censuram Episcopos, et Ministros accipientes aliquid spolité oblatum, licet ipsi peccent. Imò id permittit D. Th. 2: 2. qd. 100. a, 2. ad. 4. dicens : Si verò ( aliqua ) exigandur quasi quadam stipendia per consuetutinem approbata, hon est simonia, si desit intentio emendi, vel vendenat.... et pracipue quando aliquis columente Solvit. Attamen S. Doctor locutus est de simonia Airis Divini ; fure au-

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. II. tem Ecclesiastico hoc vetitum est in Tridentino 1. c. ubi reprobantur quæcumque consuetudines etiàm immemorabiles, utpote quæ potiùs abusus dici debuissent. Cæterùm Croix 1. 3. part. 1. ny. 167. videtur non improbabiliter censere, ibi reprobari consuetudines tantum, quæ ante Concilium fuerunt, tamquam forte, immoderatas, non autem quæ nunc sunt dandi aliquid moderatum, et quæ præsumi possunt ex justa causa introductæ, istæ enim benè valere possunt juxta dicta de Leg. lib. 1. n. 108. v. Sed quid. Hinc ait Mazzot. de Sacr. Ord. cap. 1. §. 6. pag. 239. cum Nav. et Lop. Episcopum non committere simoniam, si recipiat aliquid sponte oblatum post ( non autem antè.) collatum Ordinem, hoc enim expressè permittitur in can. Sicut 1. quæst. 2. modò Episcopus id non petat; nbi dicitur; Si ille autem, qui ordinatus fuerit, si non ex placito, neque exactus, neque petitus, post acceptas cartas et pallium aliquid cuilibet ex Clero gratiæ tantummodo causa dare voluerit, hoc accipi nullo modo prohibemus, quià ejus oblatio nullam culpæ maculam ingerit, quid non ex ambientis petitione processit. Ità Gregorius in Epist. 44. Sic pariter videtur permitti etiàm Notariis, juxta consuetudines locorum approbatas, aliquid pro sua sustentatione exigere, si pro opera sua præstanda, quoad Acta Ordinationum conficienda, nullum salarium sit eis assignatum, ut ex eodem

« Resp. 3. Ob simoniam Realem in Beneficio Ec-111
clesiastico incurritur I. Excommunicatio Papalis. II.
Irrita estelectio, præsentatatio, confirmatio, et institutio: Undè talis non facit fructus suos. Idque etiam,
licet a tertia persona taliter provisus id ignoraverit,
ut habeturex cap. Nobis, fuit, de Simon. Nisi tamen
contradixerit. (Prout sancitum estinc. 33. de Sim.)
Hic tamen notandum cum Less. cap. 35.n. 145. et Elbel
n. 652. quod non obstante tud contradictione, nec etiam
posses Beneficium acceptare, si scias pecuniam revera
datam fuisse a tertio pro collatione; nam textus te
excusat solo casu, quo contrà prohibitionem tuam

Concilio deducitur.

Tom. I.

450 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

» (verba textûs) aliquis te penitus ignorante, promi-\* sit et exsolvit. Nota illud, te penitus ignorante, » ergo si Beneficium acceperis, sciens tibi per simoniam » alterius conferri, nequis illud acceptare, et si illud ac-» ceptaveris, nequis retinere. \* (Vel nisi a tertio » data fuerit pecunia per fraudem, ut redderetur in-» habilis; Vel nisi bona fide possederit Beneficium » per triennium ). \* Ut communiter docent Less. dict. » cap. n. 35. 149. Laym. lib. 4. tract. 10. cap. ult. Bon. l. 2. n. 20. Elbel num. 640. cum Suar. Pal, etc. Nec » obstat Regula Cancellaria, ubi requiritur absolute, ut » Beneficium obtineatur sinè ingressu simoniaco; nam » intelligitur de eo, qui culpabiliter ingreditur, Elbel ib. » cum Anacl. Hinc non tenetur Beneficiatus restituere » (nec antè triennium) fructus bona fide consumptos. » si ditior non evaserit, ut S. Thom. 2. 2. quæst. 100. » art. 6. ad 3. Salm. cap. 4. n. 18. ac Elbel. nu. 646. » Qui valdè probabiliter addit, neque esse restituendos » fructus perceptos intuitu stolæ, et aliarum functionum » Parochialium, nempe exequiarum, concionum, ad-» ministrationis Sacramentorum, etc. Ratio, quià fruc-» tus isti non dantur ut reditus Beneficii, sed ut sti-» pendia Officii; ità ut juxta communem sententiam » DD. de illis potest Parochus libere dispensare, etiàm » ad usus profanos, ut dicunt Lugo de Just. D. 4. nu. » 13. Bon. d. 4. p. 2. n. 19. Busemb. Vide lib. 4. n. 185. » \*(Sanch. Cons. lib. 2. cap. 2.d. 45.n. 4. qui eam vocat » longe probabiliorem cum Nav. Pan. Host. Sot., Sylvest. » Cov. et aliis pluribus, contra solum Innoc.\* III. Efficitur » inhabilis ad idem Beneficium, etiam per dispensa-» tionem Episcopi obtinendum. Aliis tamen Benefi-» ciis jure ipso non privatur, nec ad alia obtinenda » fit inhabilis antè sententiam Judicis Suar. cap. 54. n. 7. \* (Si verò quis bond fide Beneficium adiit, li-» cet obtinuerit per simoniam tertii, probabiliter potest » Episcopus cum eo dispensare ad idem Beneficium, » dummodo prius illud Beneficiatus renunciet. Ità S. » Th. 2. 2. qu. 100, art. 6. ad 7. et Elbel n. 642. ex e. » 59. de Electionibus ).

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. II. 451

» Resp. 4. Simonia confidentiæ completa, dato, » et accepto Beneficio, licet accipiens promissionem

» vicissim non impleverit, inducit I. Excommunica-

» tionem Papalem utrique parti contrahenti. II. An-» nullat resignationem, et collationem Beneficii, in

» qub est commissa; et inhabilitat ad idem postea obti-

» nendum. III. Privat omnibus Beneficiis, et pensioni-

» bus antè obtentis, non tamen antè sententiam latam.

» IV. Beneficia sic collata soli Pontifici reservantur.

» Less. cap. 35. num 26. Suar. cap. 43. Laym. num. 79. Hîc ante omnia notandum, quod nomine Beneficiorum et officiorum, ad quæ omnis electio simonica est ipso jure nulla, ut decernitur in Extrav. 2. de Sim. non veniant Vicariæ amovibiles ad nutum, nec pensiones, nec Capellaniæ non collativæ, nec Officia Inquisitoris, Legati, aut cujusque habentis jurisdictionem spiritualem ad tempus; quià hæc non sunt propriè Officia ecclesiastica: Et licet illa vendere sit simonia de jure positivo, non tamen incurruntur pænæ, ut communissimè dicunt Salm. cap. 4. n. 18. cum Suar. Pal. Sanch. etc. item Viva Opusc. de Benef. q. ult. art. 3. nu. 9. cum Fill. et Reg. contra Garziam. Neque incurritur ulla pœna in venditione Commendarum Equitum, aut Coadjutoriæ beneficii, ut ait Croix lib. 3. p. 1. n. 114. Neque in venditione Sacramentorum, aut jurisdictionis spiritualis, ut Less. cap. 35. nu. 23. et Salm. cap. 4. nu. 1. cum communi.

Quæritur I. An autem sint invalidæ electiones simoniacæ Generalatûs, Abbatiæ, Provincialatûs, Prioratûs, Rectoratûs, aliorumque Officiorum spiritualium in Religionibus? Negant Bonac. quæst. 7. p. 2. et Viva loc. cit. Sed veriùs affirmandum, ut docent Cabass. Theor. Jur. lib. 5. cap. 8. num. 5. Sanch. Cons. 2. cap. 5. d. 104. nu. 5. et 11. cum Sylvest. Cajet. Arm. et Lop. item Sess. lib. 2. cap. 35. nu 137. et Elbel nu. 622. qui rectè addit n. 638. se non videre qua conscientia excusari possint a labe simoniæ Electores illi, qui eligunt aliquem in Generalem, cum pacto, ut ipsi postea eligantur in Diffinitores, Guardianos, etc. Ratio

452 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

hujus sententiæest, quià, licet prædicta Officia reverà Beneficia non sint, expressè tamen comprehenduntur sub nomine Officiorum in præfata Extravag. 2. ubi sio dicitur: Per electiones verò, provisiones etc. quas simonia contigerit labefieri, et quæ viribus omnino careant in Ecclesiis, Monasteriis, Dignitatibus, Prioratibus, Officiis ecclesiasticis, et quibusvis Beneficiis, cuique jus nullatenuis acquiratur.

Quæritur II. An prædictæ pænæ ob beneficia simo-

niacè accepta incurrantur ab ignorantibus?

Resp. Si ignorantia fuit omnino inculpabilis; certè negandum, ex c. 23. de. R. J. in 6. ubi dicitur : Sine culpa, nisi causa subsit, non est aliquis puniendus. Hic tamen notandum cum Elbel. n. 656. quod, non obstante hac inculpabili ignorantia, provisio Beneficii semper sit futura nulla, cum inhabilitas ad idem Beneficiumnon sit pæna, sed statuatur in jure ad præcludenda mala. Poterit tamen eo casu Episcopus dispensare, post tamen renunciationem Beneficii, ut suprà dictum est n. 111. Quid verò, si simoniacus sciverit, se committere simoniam, sed ignorarit invincibiliter pœnas? Quoad censuras, certè non eas incurreret, ex sententia communi. Vide l. 7. de Cens. n. 43. Quoad reliquas tamen prenas, et probabilius et communius est, eas incurrere, ut ait Elbel. n. 657. cum Az. Laym. etc. sed. n. 658. probabilem putat sententiam negativam, quam tenet Pichler; eò quod pænæ a jure statutæ non incurrantur ab ignorantibus, ut dicunt Sanch. Krimer etc. apud Pichler, qui ea ratione dicit excusari ab impedimento criminis mulierem ignorantem esse conjugatum virum, quocum peccat.

Quæritur III. An Beneficierius simoniacus incurrat ipso facto privationem Beneficiorum antè obtentorum, et inhabilitatem ad alia Beneficia obtinenda? Quoad pœnam privationis, communissimè docent DD. cum Busemb. ut suprà, non privari Beneficiarium Beneficiis antea obtentis, nec fructibus eorum ante sententiam Judicis condemnatoriam, quia nulla lex habetur hanc pœnam expressè ipso facto designans. Ità Sanch.

453

loc. cit. d. 14. n. 16. Laym. c. 8. n. 75. Bon. p. 2. diss. 2. Suar. c. 58. n. 6. et Salm. c. 4. n. 19. cum Fill. Pal. Rodrig. etc. Excipitur 1. simonia commissa ab Examinatoribus Beneficiorum Parochialium in Synodo electis, qui si aliquid occasione examinis recipiant, privantur ipso facto Beneficiis antea ritè obtentis, ante omnem sententiam, ut expressum habetur in Trid. Sess. 14. c. 18. de Reform. Excipitur 2. simonia confidentialis ex Motu S. Pii V. Cum primum, edito anno 1566. ubi acceptantes beneficium in confidentiam, privantur omnibus Beneficiis, etiàm justè priùs obtentis, et tenentur ante sententiam ea dimittere. Sed ad hanc poenam incurrendam in his casibus requiritur sententia saltem criminis declaratoria, ut tenent Suar. c. 44. n. 13. Sanch. d. 34. n. 13. Laym. c. ult. §. 8. Salm. c. 3. n. 73. cum Henr. etc. Ratio, quià omnes pœnæ privantes juribus jam quæsitis non incurruntur ante sententiam saltem declaratoriam criminis, ut diximus l. 1. n. 148. et juxta probabilissimam sententiam, quam sequentur Sanch. de Matr. l. 2. D. 43. n. 5. Less. l. 2. c. 29. d. 8. et c. 34. d. 34. Cajet. in Sum. v. Pana, not. l. 1. q. 6. art. 6. et Salm. cum. Mol. Salas, Pal. Led. Granad. de Leg. c. 2. n. 60. (contrà Vasq. Bon. etc. qui volunt non requiri ullam sententiam, si reus potest pœnam subire sinè infamia). Quià nimis rigidum est, ut reus pænas ex seipso exequatur, et bonis possessis se privet. At si Examinatores illi vellent absolvi a labe simoniæ, nescio, quomodo absolvi possent, nisi Beneficia dimittant, dum dicitur a Trident. loc. cit. A qua (idest a simonia) nequeunt absolvi, nisi dimissis Beneficiis.

Quoad autem inhabilitatem incurrendam ad alia Beneficia obtinenda, prima sententia tenet incurri ante sententiam Judicis condemnatoriam. Ita Bonac. D. 1. q. 7. p. 2. diss. 2. Laym. l. 4. tr. 10. c. 8. n. 74. Fill. tr. 45. c. 13. qu. 9. n. 26. item Ugol. Henr. Met. Lop. et Rodr. apud Salm. c. 4. n. 20. Ratio, quia ita expressè habetur in Motu S. Pii V. Cum primum, ut supra, ubi sic sancitum suit; Qui Beneficium aut

454 Lib. III. Tract. I. De Primo Præcepto Decalogi.

Officium ecclesiasticum simoniace adeptus fuerit, perpetud sit inhabilis ad ea, et quæcumque alia Beneficia obtinenda. Ad incurrendas autem pœnas inhabilitantes, nulla requiritur sententia, ut dictum est l. 1. de leg. n. 140.

Secunda verò sententia communior et probabilior, quam tenent Sanch. Cons. l. 2. c. 3. d. 104. n. 14, Nav. de Sim. Cons. 92 Cabass. Theor. Jur. l. 5. c. 8. n. g. Suar. de Rel. t. 1. lib. 4. c. 58. n. 11. Viva Opusc. de Benef. q. ult. art 3. n. 2. Elbel de Simon. n. 627. cum Anacl. Pichler. Salm. c. 4. n. 21. P. Nav. l. de Rest. c. n. 43. et probabilem vocant Less. et Pal. apud Salm. negat incurri prædictam inhabilitatem ante sententiam Judicis condemnatoriam, Ratio 1. quia Bulla relata S. Pii reverà intelligenda est tantum pro foro externo, cum loquatur de convictis; ubi enim sic dicitur: Quicumque detestabile crimen simoniacæ pravitatis commisisse convictus fuerit etc. Ratio 2. quia, esto Bulla intelligatur de foro interno, tamen ipsa non fuit recepta, ut asserunt Suar. P. Nav. Sanch. ualm. Il. cc. Saltem, ut ait Viva, Bulla usu recepta est tantummodò in primo sensu fori externi. Nec huic obstat sententia, quam secuti sumus l. 1. n. 97scil. quod in dubio, an lex recepta sit, lex bene obliget: Nam hîc non versamur in dubio, sed in opinione probabili, cum valde probabile sit ex auctoritate DD. ut supra, hanc legem non fuisse receptam. In dubio enim præsumptio stat pro lege, cum delictum, in non recipiendo legem justam, non præsumatur. Quando autem probabile est, quod obligatio legis numquam inceperit (vel quod lex abolita sit ) tunc cessat præsumptio pro lege, et possidet libertas, ut docent Sanch. Laym. et Pal. cum Salm. de Leg. c. 2. n. 120. Nemo tamen dubitat, quin inhabilitas ad idem Beneficium simoniace acceptum incurratur ipso facto ante omnem sententiam, cum hoc statutum sit de jure antiquo in Extrav. 2. de Sim. de cujus receptione non dubitatur. Notatautem Sanch, l. c. n. 15, cum Nay, et aliis, quod, secuta sententia

Cap. II. De Irreligiositate. Dub. III. Art. II. 455

Judicis condemnatoriâ, simoniacus futurus sit quidem
in considertia inhabilia ad gumuumgus alia havufaia

in conscientia inhabilis ad quæcumque alia beneficia, cum per sententiam evadat infamis, et consequenter

irregularis.

Cum autem mentionem fecerim de præsata Extravaganti 2. hîc annotare censui id, quod in sine illius sancitum inveni: Ibi enim præcipitur omnibus et singulis Ecclesiasticis; et secularibus in virtute sanctæ Obedientiæ, ut eos omnes, quos Simoniam hujusmodi commisisse, vel procurasse, aut mediatores esse sciverint, Pontisci per se vel per alios revelare quantò citius non omittant, etiamsi complices fuerint..... Quod si non secerint, absolvi non valeant, donec prædicta revelent, et complices detecti arctius punsentur. Sed prædicta Extravagans in hac parte non suit usu recepta, nec ad id obligatur ullus, nisi sit Curialis Sedis Apostolicæ, ut asserunt plures AA. graves apud Cabass. Th. Jur. 1. 5 c. 8 n. 5. qui pro hoc citat Nav. Cajet. Suar. etc.

Quæritur IV. An electio Summi Pontificis simoniaca sit invalida? Negant Suar. de Simon. c. 57. ac Fill. etc. apud Viva Op. de Benef. qu. 10. art. 1. n. 8. et probant ex cap. Licet 6. de Elect. ubi Alex. III. statuit, ut ille absque ulla exceptione ab universali Ecclesia Romanus Pontifex habeatur, qui a duabus partibus Cardinalium concordantibus electus fuerit et receptus. Ratio, quia si talis electio esset irrita, posset facile Ecclesia esse sine Capite; saltem esset aliquando incerta. Affirmant tamen veriùs Cabass. Th. Jur. l. 5. c. 5. n. 17 Bon. q. 7. p. 2. et Viva l. c. ex communiori sententia. Probatur clare ex cap. Si quis Dist. 79. Ubi Nicolaus II. sic sancivit: Si quis pecunid vel gratid humand, sind concordia et canonica electione Cardinaliam et sequentium religiosorum Clericorum fuerit Apostolicæ Sedi inthronizatus; non apostolicus, sed apostaticus habeatur. Clariùs confirmatur ex Concil Later. sub Julio II. Sess. 5. ubi dictum fuit : Sacro approbante Concilio statuitur, ut electio Romani Pontificis per simoniam facta, eo ipso nulla existat; et sic electo nulla in spiritualibus vel temporalibus tribuatur facultas. Ex quibus

verbis, patet nec Pontificem sic simoniacè electum posse suam validare electionem. Nec obstat textus in vap. Licet, supra allatus, nec ratio adducta quod Ecclesia remaneret sinè Capite; nam ut rectè dicunt Less. l. 2. c. 35. n. 46. et Viva ibid. cum sententia communi: ex vi l. Barbarius, posito communi errore cum titulo colorato, si occulta esset simonia, eo casu Ecclesia suppleret jurisdictionem; undè omnes actus hujusmodi Pontificis benè erunt validi, et ejus definitiones adhuc infallibilem habebunt auctoritatem, ut declaratur in citato cap. Licet. Secùs si simonia esset publica. Quod autem Bulla Julii II. ut supra non sit recepta, nt ait Suarez, dicit Viva frivolum esse effugium.

ARTICULUS III.

# An, et cui restituendum quod simoniacè acceptum?

113 Nihil spirituale simoniace acceptum restituendum, nisi Beneficium, et ejus fructus.

114 Restituendum, est pretium acceptum pro Beneficio, Ordinatione, etc.

115 Cui restituendum?

116 Cui restituendi fructus Beneficii simoniace accepti?

117 Qui possint dispensare in prædictis pænis? Usque ad n. 120.

Resp. 1. Nihil spirituale simoniace acceptum, præter Beneficium (sub quo continetur pensio, secundum Bon. negante Less.) est restituendum. Ratio est, quia cætera vel restitui non possunt, ut Sacramenta, vel non sunt restituenda ante sententiam: cum Canones aliud non statuerint ex Less. n. 68. Suar. Fill. etc. (Idem tenent Salm. c. 4. n. 23. 27. et 28. cum Sanch. Soto, Pal.) contra Azor.

» Laym. Bon. d. 1. qu. 7. p. 5. diss. 2. Dixi præter benessicium; quia hoc retineri non potest, etiam ante
judicis sententiam: ut patet tum ex 2. Extrav. Cum

. detestabile, de Simonia (Idem dicendum pro pretie

» accepto pro collatione Ordinum, et ingressu Religionis » ex c. De hoc, etc. Veniens de Sim Vid. Salm c. 4. » n. 29.)\* Vid. Bonac. loc. cit. ubiaddit, etiàm fructus » perceptos esse restituendos, tum quià nullo justo » titulo possunt retineri, cum adeptio beneficii simoniaca sit ipso facto irrita: tum quia sic expressè » habetur in Extr. Cum detestabile, de Simonia, Vid. » S. Th. 2. 2. qu. 100. art. 6. Nav. lib. 5. Cons. 62. » Less. l. 2. c. 35. dub. 31.

» Resp. 2. Pretium acceptum pro beneficio, colla-114
» tione Ordinum, Sacramentorum, et sacramenta» lium, si notabiliter excedat id quod pro sustenta» tione exigi poterat, item pro admissione ad Religio» nem, jure positivo restituendum est. Hoc tamen
» posterius nounisi post latam sententiam, si admissus
» in Monasterium maneat; quia plerumque ratione ali» mentorum retineri potest, modò in communem usum
» convertatur. Vide. Bonac. loc. cit. Less. l. 2. c. 36.
» d. 30. \* (Cum Pal. Laym. Sanch. apud Salm. ib. n.
» 31. in fine, et Elbel n. 635. ut habetur in Extr. Sanch.
» de Sim. ubi dicitur, quod bona simoniacè accepta pro
» ingressu ad Religionem, ad communem usum Mo» nasteriorum possint retineri, et applicari) \*.

» Resp. 3. Acceptum pro beneficio, aliave re spirituali, non secutà collatione, jure naturæ restituendum est ei, a quo est acceptum: quia deest titulus
retinendi, cum non præstetur id, pro quo est
datum. Si verò res tradita sit, simonia utrimque
completà, probabiliùs est, restituendum esse Ecclesiæ, et non danti, quia Ecclesia utrumque
punire intendit, ut Less. Laym. loc, cit. § 9.

Quæritur hîc 1. qui rem spiritualem cum simonia 115, jam tradidit, et pretium accepit, cuinam illud restituere debeat? Tres sunt sententiæ, omnes probabiles: Prima tenet, antè sententiam pretium restituendum esse ei qui dedit; quia, cum recipiens incapax fuerit ex jure positivo illud acquirendi, dominium remansit apud dominum, qui non alia ratione intendit illud a se abdicare, nisi quatenus transferret in venditorem.

Tom. I. 5

458 Lib. IH. Tract. I. De Primo Precepto Decalogi.

Ita Sanch. Con. 1. 2. c. 3. Dub. 114. n. 11. Less. 1. 2. c. 35 n. 171. cum Val. Sot. Bann. Arag. Rodr. etc. ap. Salm. c. 4. n. 30.

Secunda tenet, esse restituendum Ecclesiæ, in qua est Beneficium, ex c. De hoc, et c. Audivimus, de Sim. Et hoc in pœnam irreverentiæ irrogatæ Ecclesiæ in venditione rerum suarum. Ità S. Th. 2. 2. qu. 100. art. 6: ad 3. et 5. Salm. dict. nu. 31 S. Antonin. Laym.

Sugr. Caj. etc. cum Busemb. ut supra.

Tertia dicit, ex consuefudine posse restitui etiam paupetibus, ut etiam admittit n. Th. 2. 2. qu. 32. art. 7. et qu. 62. art. 5. ad. 2. cam Pat. Vict Govar. etc. et probabilem vocat Laym. apud Salm. dict n. 31. Quare recipiens pretium juxta has sententias, satis omnes probabiles (ut rectè dicunt Salm n. 31.) poterit, proùt voluerit, illud restituere vel danti, vel Ecclesiæ, vel pauperibus, et etiam sibi ipsi, si egens sit, ut Salm. ibid. cum Sanch. Pretium verò pro ingressu in Religionem restituendum est ipsi danti, ut afferat ad Monasterium, ad quod transfertur, et quod alere eum debet, ut ex c. Venians de Sim. Si tamen remaneat, potest Monasterium datum retinere ut Sanch. Pal. Suar et Laym. apud Salm. loc. cit.

duer. 2. cui autem sint restituendi fructus Benencii per simoniam acquisiti? Restituendos esse Ecclesiæ docet S. Th. q. 100. art. 6. ad 4. Modò commodum non recipiant ex hoc qui simoniam commiserunt. Sell probabile est posse restitui etiam pauperibus, vel successori in Beneficio; vel etiam eos componere posse cum Pontifice pro dictis fructibus, ut Salin, ib. n. 32.

cum Nav. Sylv. et Sanch.

Videndum hic ultimo, quinam possit in prædictis prenis absolvere, aut dispensare? Certum est ex. cap: pen. de Sim. quod excommunicationem; et suspensionem in Ordine simoniace suscepto solus Pontifex possit absolvere; nisi dictæ censuræ sint occultæ; quas potest tunc absolvere etiam Episcopus, ex. cap: Liteat 6: sess. 24. Conc. Trid. Et etiam Confessarif mendicantes, ut ex comm. alt Elbel n. 645. cum Suor.

Cap. H. De Irreligiositate Dub. III. Art. III. 459

Pal. Dicunt autem Less. lib. 2. c. 35. n. 34. et Salm.
c. 4. n. 34. in fine, quod Bulla in contrarium S. Pii.

V. in hoc non sit recepta.

Quoad verò susceptionem Ordinum ritè susceptorum probabile est posse illam absolvere Episcopum, ut Suar. 4. de Sim. c. 61. n. 4. et Salm. n. 34. Licet putent probabilius oppositum cum Pal et Sylv. casu, quo Clericus scienter cum simonia ordinatus sit; et idem dicunt ibid. de suspensione Ordinantis.

Quoad inhabilitatem denique obtinendi alia Beneneficia, præter illud simoniace obtentum, potest Episcopus dispensare, ut Sanch. l. 2. c. 3. d. 120. art. 31. et Sylv. Imola, Felin. Excipitur, si fuerit simonia confidentialis, aut si simoniacus expectet sententiam, quia tunc est irregularis ex infamia juris. Salm. d. n. 38. in fine, et Elb. n. 631. et 645, cum Less. Pal. Henr. etc.

Dubium magnum est, an Episcopus dispensare pos-118 sit ad habendum ipsum Beneficium simoniacè acceptum? Prænotanda sunt in hoc verba Pontificis in c. pen. de Elect. Si alicujus electionem propter simoniam, eo ignorante, ac ratam non habente, commissam, contigerit reprobare; cum eo super prælatione, ad quam electus fuerat, illå vice non poterit Episcopus dispensare; quamvis circa eum, qui ignoranter suscepit simplex beneficium per simoniam post liberam resignationem, Episcopi dispensatione tollatur. Hinc ad dubium respondetur I. quod, si Beneficium fuerit simplex (etiam Canonicatûs, vel Dignitatis, cui non insit cura Animarum, ut Sanch. et Nav. ap. Salm. c. 4. n. 35. ) et fuerit acceptum per simoniam ignoranter (scilicet, quando simonia fuit commissa ab alio, Beneficiario ignorante, ut communiter intelligunt DD. d. n. 33. in fine ); tunc potest Episcopus dispensare etiam in illa vacatione, dummodò beneficiarius sponte renunciet; ita Sanch. 1, 2. c, 3. dub. 120. n. 22. Pal. D. 3. p. ult. n. 3. et Salm. d. n. 35. cum Sylv. Nav. et Gloss. in c. A nobis de Sim. Vide dicta n. 111. Respondetur II. quod, si Beneficium sit curatum, non possit Episcopus dispensare illa vice; sed possit in alia

vacatione cum ignorante. Salm. n. 37. cum Panorm Pal. Sanch. etc. Respondetur III. quod, si scienter simoniacè quis acceperit Beneficium sive simplex, sive curatum, etiamsi sponte renuntiet, nequeat Episcopus cum illo dispensare ad idem Beneficium habendum, neque pro illa, neque pro alia vice, ut docet S. Th. q. 100. art. 6. ad 7. et Salm. ibid. n. 38. cum Sot. Pal. et Sanch. Quamvis possit Episcopus dispensare ad alia Beneficia obtinenda, nisi fuerit simonia confidentialis, ut mox supra diximus n. 117. in fine.

- Quær. 3. An prædictas dispensationes possit impertiri etiam Episcopus, quocum commissa est simonia? Negant probabiliter *Panorm. etc.* Sed probabiliùs affirmant Salm. ibid. n. 39. cum Nav. et Sanch. ex c. Si quis Presbyter, de reb. Eccl. non alien. et ex cap. penul. de Sim. ubi facultas Episcopis conceditur indistinctè.
- Quær. 4. An Pontifex conferens Beneficium alicui quem scit inhabilem ad illud accipiendum ob simoniam, censeatur dispensare? Affirmant probabiliter Pal. D. 3. p. ult. n. 9. Suar. l. 4. c. ult. n. 14 Sot. l. 9. q. 5. art. 2. et Salm. c. 4. n. 40. cum Torre. Et idem dicunt ibid. cum Sot. et Torre. si Pontifex Beneficium vendat alicui. Vide Croix n. 232. Notandum tamen, quod, si Papa confirmat electionem, nesciens vitium simoniæ, etiamsi in Bulla dicat se supplere omnes defectus, non valeat confirmatio, quia illud intelligitur de aliis defectibus in electione, non de simonia, ut Croix n. 234.

### INDEX

### TRACTATUUM ET CAPITUM TOMI I.

## LIBER PRIMUS.

#### TRACTATUS I. DE CONSCIENTIA.

| Capita. I 1 De Conscientia                                                                                                                                                                               | Paginæ,                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 2 De Conscientia dubia                                                                                                                                                                                   | 18<br>26                        |
| TRACTATUS II De Legibus.                                                                                                                                                                                 |                                 |
| De natura, et obligatione legis in genere  Dissertatio de Romani Pontificis auctoritate  De subjecto, cui datur præceptum  De modo, quo observanda sunt præcepta  Quæ excusent à transgressione præcepti | 115<br>144<br>200<br>213<br>219 |
| LIBER II.                                                                                                                                                                                                |                                 |
| DE PRÆCEPTIS VIRTUTUM THEOLOGICARUM                                                                                                                                                                      | . ·                             |
| TRACTATUS I. — De Præcepto Fidei.                                                                                                                                                                        |                                 |
| 1 Quæ Mysteria Fidei necessariò credenda sint 2 Quomodo obliget præceptum Fidei                                                                                                                          | 275<br>282<br>288<br>292        |
| TRACTATUS II. — De Præcepto Spei.                                                                                                                                                                        |                                 |
| Unicum. De Præcepto Spei                                                                                                                                                                                 | <b>2</b> 97                     |
| TRACTATUS III. — De Pracepto Charitatis.                                                                                                                                                                 |                                 |
| 1 An, quandò et quomodò obliget præceptum charitatis Dei                                                                                                                                                 |                                 |

# LIBER III.

| DE | DR | ECED | PIT | DECALO | GI ET | ECCLESIÆ. |
|----|----|------|-----|--------|-------|-----------|
| UL | PN | ÆUEP | 113 | DECALO | GI CI | FUGIFSIE. |

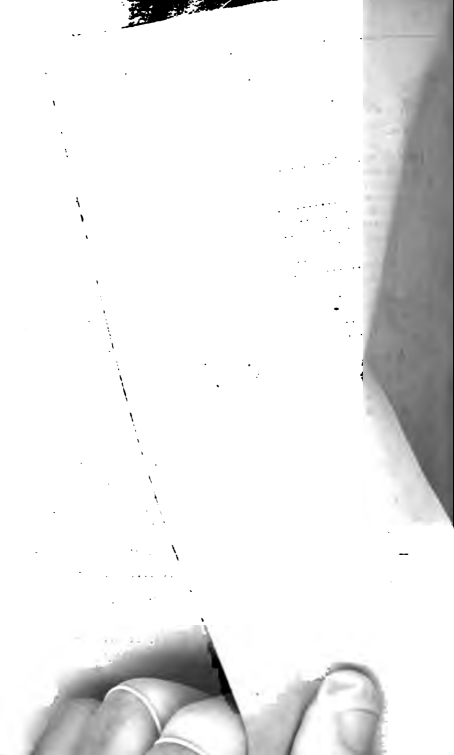
| TRACTATUS | I. | - | De | Primo | Præcepto | Decalogi. |
|-----------|----|---|----|-------|----------|-----------|
|-----------|----|---|----|-------|----------|-----------|

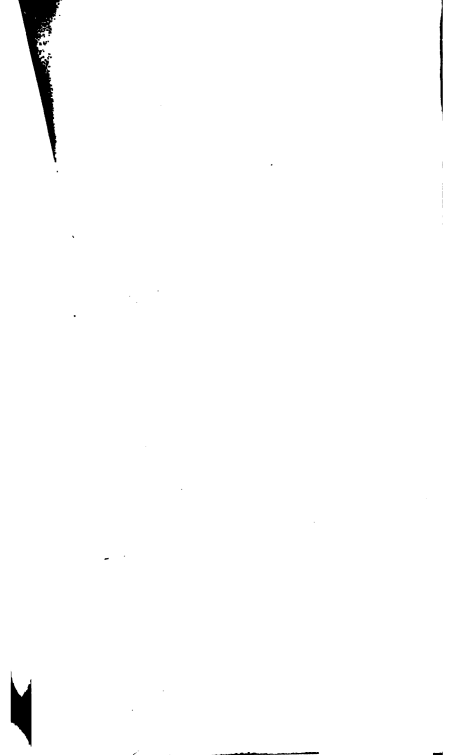
| Į | De | superstitione | et | speciebus | ejus | <br>37 | • |
|---|----|---------------|----|-----------|------|--------|---|
| • | 20 | autorammone   | CU | apecienta | cjus | <br>•  | " |

# ERRATA.

|           | •    | M. E.N.   | •                    | EMENDAIA.          |
|-----------|------|-----------|----------------------|--------------------|
| Pag       |      |           | â 15, terenuit       |                    |
| >>        | —,   | "         | 16, admittendi       | amittendi.         |
| *         | 13,  | · »       | 9, servandum         | servandam.         |
| 3)        | 16,  | <b>))</b> | 23, secuudum         |                    |
| 23        | 38,  |           | 16, vinculum         |                    |
| 3)        | 40,  |           | 16, secuuti          |                    |
| 3)        | 49,  |           | 22, nupit            |                    |
| >>        | 6o,  | <b>»</b>  | 25 , Colet           |                    |
| 3)        | 67,  | » ·       | 14, Anelicus         | Angelicus.         |
| <b>7)</b> | 68,  |           | 10, eternum          |                    |
| <b>»</b>  | ,    |           | 35, quidem           |                    |
| _ »       | 70,  |           | 3, legi sinsertionem | legis insertionem. |
| ,))       | 77,  | <b>»</b>  |                      | parendi.           |
| >>        | 103. | 1)        | 4. cnm               | cum.               |

Si alia forté occurrant, Lector eruditus dignabitur ea corrigere.





Pagina:

### LIBER III.

#### DE PRÆCEPTIS DECALOGI ET ECCLESIÆ.

TRACTATUS I. — De Primo Præcepto Decalogi.

| 1 | De | superstitione | et speci | ebus eiu   | S | 370         |
|---|----|---------------|----------|------------|---|-------------|
| _ | ~~ | PEPCYCHOMO    | or open. | on an of a |   | ~/ <b>~</b> |

# ERRATA.

EMENDATA.

MENDA.

|            |          |      | - <del>-</del>       | •                  |
|------------|----------|------|----------------------|--------------------|
| Pag        | . 9,     | line | à 15, terenuit       | renuit.            |
| >>         | <u> </u> | n    | 16, admittendi       | amittendi.         |
| >>         | 13,      | »    | 9, servandum         | servandam.         |
| <b>)</b> ) |          |      | 23, secuudum         |                    |
| n          |          |      | 16, vinculum         |                    |
| 9)         | 40,      | 30   | 16, secuuti          | secuti             |
| w          |          |      | 22, nupit            | nupti.             |
| *          | 6o,      | ))   | 25 , Colet           | Collet.            |
| 2)         |          |      | 14, Anelicus         |                    |
| >>         |          |      | 10, eternum          |                    |
| >>         | ,        | ,,   | 35, quidem           | quidam.            |
| 3)         | 70,      | "    | 3, legi sinsertionem | legis insertionem. |
| <b>)</b> ) | 77,      | ))   | 37, parendis         | parendi.           |
|            |          |      | 4 cnm                | enm.               |

Si alia forté occurrant, Lector eruditus dignabitur ea corrigere.

- t

r t;

• , :

۲.

